Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam
Jurnal Volume 7 No. 2 Desember 2025 647-666

k 1'] ﬂ a F DOI https://doi.org/10.37092/khabar.v7i2.1215

https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/khabar
Kommikas! dan Penyiaran lslam E-ISSN: 2716-0769 (Online)

INTERAKSI SIMBOLIK DALAM UPACARA SENGKURE DI
KABUPATEN KAUR

Wike Selvia Pauzi, Hafri Yuliani, Bintara Santika Putra
Universitas Muhammadiyah Bengkulu, Bengkulu, Indonesia
Universitas Dehasen, Bengkulu, Indonesia
wikeselviapauzi@gmail.com, hafriyuliani@umb.ac.id,
Bintarasantika@unived.ac.id
Abstract

Article History This study aims to analyze the meaning of the Sengkure
Received : 28-07-2025 Ceremony, an annual tradition of the Nasal tribe in
Revised :24-11-2025 Kaur Regency, Bengkulu, which is rich in symbolic
Accepted : 03-12-2025  meaning and social value. This study uses Herbert

Keywords: Blumer's symbolic interaction theory. The method used
Symbolic Interaction, is qualitative with a case study design, through
Sengkure Tradition, participatory observation, in-depth interviews, and
Cultural Symbols, documentation. The results of the study show that
Nasal Tribe Blumer's three premises of action are based on
Community, meaning. The first premise is that meaning arises from
Intercultural social interaction, with symbols such as ijuk costumes,
Communication, pandan masks, the Eid al-Fitr holiday, and the journey

to the Nasal River representing spiritual transformation
and self-purification. The second premise is that a
process of interaction occurs in which symbols and
beliefs come together in an event. The third premise is
that these meanings are passed down through folklore
and cross-generational social practices, and adapted in
a modern context through cultural festivals and digital
media.

Pendahuluan

Komunikasi merupakan aspek penting dalam kehidupan manusia karena
melalui komunikasi, manusia dapat menyampaikan pesan, membangun hubungan
sosial, serta melestarikan nilai-nilai budaya yang dimiliki oleh suatu komunitas
(Ulfiyah et al., 2023). Selain komunikasi verbal dan nonverbal dalam kehidupan
sehari-hari, terdapat bentuk komunikasi yang lebih kompleks dan kaya makna,
yaitu Komunikasi ritual menyampaikan pesan-pesan budaya melalui perilaku dan
praktik simbolis yang berakar pada kepercayaan dan tradisi bersama. Komunikasi
ini melibatkan proses komunikasi dua arah, meningkatkan sikap religius dan
interaksi sosial, yang pada akhirnya memupuk ikatan komunitas dan melestarikan
nilai-nilai budaya. (Gusti Ayu Ratna Pramesti, 2022)

Interaksionisme simbolik adalah perspektif sosiologis yang menekankan
peran simbol dan makna dalam interaksi manusia dan masyarakat. Teori ini,
terutama dikembangkan oleh George Herbert Mead dan Herbert Blumer,
berpendapat bahwa individu menciptakan dan menafsirkan makna melalui
interaksi sosial, yang pada gilirannya membentuk perilaku dan identitas mereka.


https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/khabar

648  Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,...

Blumer, tokoh kunci dalam teori ini, menguraikan tiga premis inti: individu
bertindak berdasarkan makna yang dimiliki sesuatu bagi mereka, makna ini
muncul dari interaksi sosial, dan mereka dimodifikasi melalui proses interpretatif.
Perspektif ini menyoroti peran aktif individu dalam membangun realitas sosial,
kontras dengan pandangan deterministik yang melihat perilaku hanya reaktif
terhadap rangsangan eksternal. Bagian berikut menyelidiki aspek dasar
interaksionisme simbolik dan implikasinya untuk memahami perilaku manusia
dan masyarakat. (Abels, 2020)

Interaksionisme simbolik Herbert Blumer adalah teori dasar dalam sosiologi
yang menekankan peran makna dalam perilaku manusia. Teori Blumer dibangun
di atas tiga premis inti: pertama, bahwa tindakan manusia didasarkan pada makna
yang dimiliki sesuatu bagi mereka; kedua, bahwa makna ini muncul dari interaksi
sosial; dan ketiga, bahwa makna bersifat dinamis dan dapat berubah melalui
interpretasi. Premis-premis ini menyoroti sifat interpretatif interaksi manusia dan
peran aktif yang dimainkan individu dalam membangun realitas sosial. Bagian
berikut menyelidiki masing-masing premis ini, didukung oleh wawasan dari
makalah yang disediakan.

Implikasi dari teori ini menunjukkan bahwa realitas sosial tidak bersifat
objektif atau independen dari individu, tetapi merupakan hasil konstruksi simbolik
yang tercipta melalui penggunaan bahasa, simbol, dan praktik komunikasi lainnya.
Dengan demikian, interaksi simbolik memungkinkan peneliti untuk memahami
makna-makna yang berada di balik tindakan sosial, ritual, dan praktik budaya,
serta untuk mengkaji bagaimana masyarakat membangun, menegosiasi, dan
mempertahankan tatanan sosial melalui interaksi simbolis yang berlangsung
secara terus-menerus.

Tradisi adat mewujudkan warisan budaya yang beragam, yang secara
relevan membentuk identitas sosial dan spiritual masyarakat setempat. Tradisi ini
menekankan rasa hormat, timbal balik, dan pengelolaan lingkungan, yang
membina hubungan yang mendalam antara masyarakat dan lingkungan alam
mereka, yang penting untuk keberlanjutan. (Turner, 2022) Salah satu tradisi adat
yang masih dijaga kelestariannya adalah upacara Sengkure, yang dipraktikkan di
Kabupaten Kaur, Provinsi Bengkulu, khususnya di Kecamatan Maje dan
Kecamatan Nasal. Tradisi ini menjadi bagian penting dalam kehidupan
masyarakat, terutama sebagai bentuk perayaan hari raya.

Upacara Sengkure yang rutin dilaksanakan setiap Hari Raya Idul Fitri oleh
masyarakat Kecamatan Nasal, Kabupaten Kaur, Bengkulu, merupakan tradisi
lokal yang masih bertahan di tengah arus modernisasi. Tradisi ini tidak sekadar
menjadi rutinitas budaya tahunan, melainkan mengandung dimensi makna yang
dalam bagi masyarakat. Dari hasil observasi lapangan yang dilakukan pada
perayaan Idul Fitri tahun 2024, terlihat bahwa masyarakat memaknai Sengkure
sebagai bentuk ekspresi rasa syukur atas keberhasilan menjalankan ibadah puasa
di bulan Ramadan, sekaligus sebagai momen kebersamaan keluarga yang sulit
terwujud dalam keseharian, terutama bagi anggota keluarga yang merantau ke
kota.

Ritual ini diselenggarakan dalam suasana religius dan komunal. Persiapan
dilakukan bersama oleh warga, dengan melibatkan tokoh adat, tokoh agama, dan
generasi muda. Proses komunikasi antar generasi baik secara lisan maupun dalam
tindakan menjadi sarana pewarisan nilai dan makna. Sebagaimana dicatat dalam



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 649
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

penelitian (Diana, 2023), tradisi lokal di Bengkulu kerap dijadikan ruang untuk
memperkuat identitas kolektif dan membangun solidaritas sosial yang bersifat
lintas generasi. Makna tersebut tidak hadir secara alami, tetapi dibentuk melalui
proses sosial dan interaksi antarindividu. Simbol-simbol seperti doa bersama,
makanan khas, dan susunan acara tidak hanya dimaknai secara religius, tetapi juga
sebagai alat pemersatu dan pengingat akan nilai-nilai leluhur. Interaksi antara
sesama anggota masyarakat menjadi kunci penting dalam menjaga kontinuitas
makna tersebut (Thurston, 2022). Dalam hal ini, tradisi Sengkure menjadi wahana
komunikasi simbolik yang memungkinkan masyarakat meresapi nilai spiritual
sekaligus nilai sosial secara bersamaan.

Di sisi lain, interpretasi terhadap Sengkure mengalami perkembangan.
Kalangan muda mulai menilai upacara ini tidak hanya sebagai bagian dari warisan
budaya, tetapi juga sebagai media sosial untuk mempererat jaringan antar anggota
komunitas, bahkan menjadi ajang ekspresi diri di media sosial. Perubahan makna
ini menunjukkan bahwa individu secara aktif menafsirkan ulang simbol dan
tindakan dalam tradisi sesuai dengan pengalaman dan konteks sosial mereka.
Dengan demikian, Sengkure bukanlah sekadar tradisi turun-temurun yang
dijalankan secara pasif. la adalah praktik sosial yang hidup dan terus dimaknai
ulang oleh masyarakat. Tradisi ini bertahan bukan hanya karena diwariskan, tetapi
karena mampu memberi ruang bagi setiap individu untuk mengartikulasikan ulang
makna berdasarkan konteks sosial dan zamannya. (Bazancir, 2023).

Ritual Sengkure memiliki keunikan tersendiri. Dalam tradisi ini, seorang
pemuda desa akan mengenakan kostum khas yang terbuat dari ijuk pohon aren,
tikar tua, dan topeng menyeramkan, yang kemudian diikat dengan tali rafia atau
akar tumbuhan agar terlihat lebih autentik. Setelah persiapan selesai, sosok
Sengkure ini diarak keliling kampung, melewati gang-gang sempit hingga jalan
utama, diiringi oleh tabuhan musik tradisional khas daerah. Masyarakat, baik
anak-anak maupun orang dewasa, selalu menyambut dengan antusias pawai ini,
yang bukan sekadar tontonan, melainkan sebuah ritual komunikasi yang sarat
makna.

Tradisi Sengkure ini berfungsi sebagai media komunikasi, penelitian ini
menggunakan teori Interaksionisme Simbolik dari (Herbert Blumer, 1969). Teori
ini menyatakan bahwa manusia menciptakan makna dari simbol-simbol melalui
interaksi sosial (Kholidi et al., 2022). Dalam konteks ritual Sengkure, simbol-
simbol seperti kostum, topeng, dan musik bukan hanya benda atau suara biasa,
tetapi menjadi sarana komunikasi yang mengandung pesan dan nilai budaya yang
kuat bagi masyarakat setempat. Perkembangan zaman dan modernisasi membawa
tantangan tersendiri bagi kelestarian tradisi ini. Banyak generasi muda yang mulai
kehilangan minat dan pemahaman terhadap makna serta nilai-nilai yang
terkandung dalam ritual Sengkure. Hal ini mendorong pentingnya kajian
mendalam untuk mendokumentasikan proses komunikasi simbolik dalam tradisi
ini, sekaligus membantu upaya pelestarian budaya di Kabupaten Kaur. Sehingga
peneliti tertarik untuk meneliti lebih dalam mengenai interaksi simbolik dalam
upacara sengkure di kabupaten kaur.

Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus,
yang bertujuan untuk menganalisis interaksi simbolik secara mendalam mengenai



650  Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,...

makna simbolik dan fungsi komunikasi dari tradisi Sengkure dalam konteks
budaya lokal masyarakat di Kecamatan Nasal, Kabupaten Kaur, Provinsi
Bengkulu. Pendekatan ini dipilih karena karakteristik penelitian bersifat
eksploratif dan interpretatif, dimana peneliti berusaha memahami fenomena
budaya yang kompleks berdasarkan perspektif dan pengalaman langsung
masyarakat yang terlibat dalam pelaksanaan ritual ini. Penelitian ini melibatkan
dua belas informan kunci yang dipilih melalui teknik purposive sampling dengan
kriteria spesifik untuk memastikan kedalaman data dan keragaman perspektif.
Pemilihan informan didasarkan pada prinsip maximum variation sampling (Patton,
2015), yang memungkinkan peneliti menangkap kompleksitas fenomena dari
berbagai sudut pandang dan tingkat keterlibatan dalam tradisi Sengkure. Tabel 1

menyajikan profil lengkap informan penelitian:
Tabel 1. Data Informan Kunci dan Informan Pokok

Kode PK STT
Informan| Kategori | Usia| Gender Peran dalam Tradisi
Penjaga memori
TA-01 Tetua Adat | 68 L >4(0 tahun | Menetap [kolektif,
narasumber filosofi
ritual
Otoritas kultural,
TA-02 | Tetua Adat | 65 L >4(0 tahun | Menetap [pengambil
lkeputusan ritual
Penjaga tradisi oral,
TA-03 | Tetua Adat | 68 P >40 tahun | Menetap [transmisi
Pengetahuan
Partisipan
PA-01 Aktif 45 L 15 tahun | Menetap [Koordinator persiapan
ritual
Partisipan
PA-02 Aktif 52 L 20 tahun | Menetap [Pengiring musik
tradisional
Partisipan Perantau [Partisipan pawai,
PA-03 Aktif 38 L 10 tahun (mudik  [Dokumentator
rutin)
Partisipan Koordinator logistik
PA-04 Aktif 41 P 12 tahun | Menetap |dan
Konsumsi
Aktor Perantau
AP-01 Pelaksana 28 L 5 tahun (mudik |Pelaku Sengkure
rutin) (2024, 2025)
Aktor
AP-02 Pelaksana 25 L 7 tahun Menetap [Pelaku Sengkure
(2023, 2025)
Aktor
AP-03 Pelaksana 23 L 6 tahun Menetap [Pelaku Sengkure
(2023, 2024)
Tokoh Promotor budaya,
TM-01 | Masyarakat | 42 L 18 tahun | Menetap [pengelola
media sosial




Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 651
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

Tokoh Tokoh pendidikan
TM-02 | Masyarakat | 48 L 22 tahun | Menetap [lokal,

fasilitator workshop
budaya

Keterangan:

L = Laki-laki; P = Perempuan

TA = Tetua Adat; PA = Partisipan Aktif; AP = Aktor Pelaksana; TM = Tokoh
Masyarakat PK = Pengalaman Keterlibatan STT = Status Tempat Tinggal
Kriteria Seleksi Informan Berdasarkan Kategori

Informan Kunci
Kategori ini terdiri dari tiga orang tetua adat (dua laki-laki dan satu

perempuan) dengan kriteria:

1) Berusia minimal 60 tahun dengan pengalaman terlibat dalam tradisi Sengkure
lebih dari empat decade

2) Memiliki pengetahuan komprehensif tentang filosofi, sejarah, dan prosedur
pelaksanaan ritual

3) Mampu mengartikulasikan dimensi simbolik dan nilai-nilai  yang
terinternalisasi dalam praktik ritual

4) Pernah menjabat sebagai ketua adat maupun sedang mengemban tugas sebagai
ketua adat

Informan Pokok

1) Pengalaman langsung sebagai pelaku utama dalam minimal dua kali
pelaksanaan ritual.

2) Kesediaan mengartikulasikan pengalaman subjektif dalam proses transformasi
identitas ritual

1) Terlibat aktif dalam upaya pelestarian dan revitalisasi tradisi Sengkure

2) Berperan sebagai mediator antara nilai tradisional dan tuntutan konteks
modern

3) Pengalaman dalam promosi budaya lokal melalui media digital dan inisiatif
komunitas

4) Besedia memberikan informasi dalam penelitian ini

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama yang saling
melengkapi, yaitu wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan analisis
dokumen. Wawancara mendalam dilakukan kepada sejumlah informan kunci,
termasuk tetua adat, tokoh masyarakat, pemuda yang memerankan sosok
Sengkure, serta warga yang aktif terlibat dalam pelaksanaan tradisi. Metode ini
memungkinkan peneliti untuk memperoleh pemahaman yang kaya dan mendalam
mengenai persepsi, interpretasi, serta pengalaman subjektif informan terkait
simbol-simbol dan nilai yang terkandung dalam tradisi sengkure.

Teknik observasi partisipatif juga digunakan sebagai bagian penting dari
metode penelitian ini. Peneliti turut hadir dan mengikuti secara langsung berbagai
tahapan pelaksanaan tradisi Sengkure, mulai dari proses persiapan kostum,
pengiring musik tradisional, hingga pawai keliling kampung saat hari raya Idul
Fitri. Melalui observasi ini, peneliti dapat mengamati secara langsung interaksi
sosial, keterlibatan masyarakat, serta bagaimana simbol-simbol budaya dimaknai



652  Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,...

dan dijalankan dalam praktik sehari-hari. Teknik ini memberikan peneliti
pemahaman kontekstual yang mendalam atas dinamika sosial dan nilai budaya
lokal yang hidup dalam masyarakat Kecamatan Nasal.

Penelitian ini menggunakan analisis dokumen sebagai pelengkap. Dokumen
yang dianalisis mencakup sumber-sumber tertulis mengenai sejarah dan
pelaksanaan tradisi Sengkure, artikel berita lokal, serta kajian akademik tentang
budaya masyarakat Kaur. Analisis dokumen ini membantu peneliti memperkuat
konteks historis dan kultural, serta mengidentifikasi simbol-simbol yang memiliki
makna khusus dalam pelaksanaan ritual. Proses analisis data, digunakan
pendekatan analisis tematik, yakni dengan mengidentifikasi dan mengelompokkan
tema-tema utama yang muncul dari data wawancara, observasi, dan dokumen.
Data dianalisis secara berulang untuk menemukan pola-pola makna yang
konsisten dan relevan. (Coker, 2021) Peneliti juga menerapkan strategi triangulasi
sebagai upaya meningkatkan kredibilitas dan validitas data. Triangulasi dilakukan
dengan membandingkan hasil dari berbagai teknik pengumpulan data dan sumber
informasi yang berbeda, guna memastikan temuan yang diperoleh benar-benar
mencerminkan realitas sosial yang ada.

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan model analisis interaktif
Miles dan Huberman yang terdiri dari tiga tahap: reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan menyeleksi, memfokuskan,
dan menyederhanakan data mentah dari lapangan, khususnya yang berkaitan
dengan simbol-simbol ritual, pola interaksi, dan konstruksi makna. Penyajian data
dilakukan melalui matriks simbol-makna, diagram alur wupacara, yang
memvisualisasikan hubungan antar elemen simbolik. Penarikan kesimpulan
dilakukan secara iteratif dengan mengidentifikasi pola hierarki simbolik, negosiasi
makna antar generasi, dan fungsi komunikasi multi-level, yang kemudian
diverifikasi melalui member checking dan triangulasi sumber. Dalam tradisi
penelitian kualitatif interpretatif, transparansi mengenai posisi peneliti dan refleksi
kritis terhadap potensi bias merupakan prasyarat penting untuk membangun
kredibilitas dan trustworthiness (Lincoln & Guba, 1985). Peneliti menyadari
bahwa dalam studi etnografis, subjektivitas peneliti bukanlah sesuatu yang harus
dieliminasi sepenuhnya, melainkan diakui dan dikelola secara sistematis sebagai
bagian integral dari proses produksi pengetahuan.

Pembahasan

Hasil Penelitian Pada Upacara Sengkure merupakan tradisi unik yang
dilakukan oleh masyarakat Suku Nasal di Kabupaten Kaur, Provinsi Bengkulu.
Tradisi ini hanya berlangsung sekali dalam setahun, tepatnya pada hari Raya Idul
Fitri (1 Syawal) dari pukul 14.00 hingga 17.00 WIB. Upacara ini melibatkan
pemuda desa yang menyamar sebagai makhluk menakutkan dengan menggunakan
kostum dari ijuk dan topeng dari tikar pandan. Herbert Blumer, sebagai tokoh
utama dalam pengembangan teori interaksi simbolik, mengidentifikasi tiga premis
dasar yang menjadi landasan analisis: (1) manusia bertindak terhadap sesuatu
berdasarkan makna yang dimiliki hal tersebut bagi mereka, (2) makna tersebut
muncul dari interaksi sosial, dan (3) makna tersebut dimodifikasi melalui
interpretasi yang digunakan individu dalam menghadapi hal-hal yang dijumpainya



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 653
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

Premis Pertama: Makna sebagai Dasar Tindakan

Dalam kerangka premis pertama Blumer, bahwa manusia bertindak terhadap
sesuatu berdasarkan makna yang dilekatkan pada objek tersebut (Oktaviani, 2022),
tindakan peserta Upacara Sengkure dapat dipahami sebagai respons terhadap
makna simbolik yang terbentuk secara sosial. Kostum dan atribut yang digunakan,
waktu pelaksanaan, hingga lokasi upacara bukan sekadar elemen pelengkap,
melainkan mengandung makna yang dalam dan mengarahkan perilaku masyarakat
suku nasal, kostum yang dikenakan oleh para pemuda, seperti pakaian dari ijuk
dan topeng tikar pandan, merepresentasikan simbol-simbol khas yang sudah lama
dikenal dalam tradisi masyarakat. [juk, dengan teksturnya yang kasar dan warna
gelap, melambangkan kekuatan alam yang liar sekaligus menakutkan. Sementara
itu, topeng dari tikar pandan yang menutupi wajah menciptakan efek anonimitas
dan transformasi identitas, mengubah individu biasa menjadi sosok simbolik yang
dianggap sebagai perwujudan makhluk gaib atau entitas penjaga spiritual desa.

Dalam konteks ini, makna ketakutan bukan untuk menakut-nakuti secara
literal, melainkan untuk mengusir energi negatif, menolak bala, serta menciptakan
ruang refleksi spiritual pasca-Ramadan, makna juga termanifestasi dalam
pemilihan waktu dan tempat pelaksanaan upacara. upacara ini dilangsungkan tepat
pada Hari Raya Idul Fitri, yang secara spiritual dipahami sebagai momen
kemenangan dan kesucian setelah sebulan berpuasa. Bagi masyarakat suku nasal,
momen ini bukan hanya penanda hari besar keagamaan, melainkan juga saat yang
tepat untuk melakukan pembersihan diri secara lahir dan batin. Tradisi ini
dimaknai sebagai penyempurna ibadah, memperkuat nilai kebersamaan, dan
menegaskan kembali identitas komunal setelah satu bulan refleksi diri.

Lokasi upacara yang melintasi tiga desa utama Ulak Pandan, Gedung
Menung, dan Tanjung Betuah sebelum berakhir di Sungai Nasal, juga bukan
sekadar rute geografis, melainkan representasi dari perjalanan spiritual kolektif.
Sungai sebagai elemen penutup prosesi memiliki makna simbolik yang kuat dalam
budaya lokal, yakni sebagai tempat penyucian, pembuangan energi negatif, serta
pembaruan spiritual. Mandi di sungai menjadi simbol dari penghilangan dosa,
konflik sosial, dan ketegangan dalam kehidupan sehari-hari, sekaligus sebagai
sarana untuk menyambut lembaran baru yang lebih bersih. Adapun Tabel
inventarisasi simbol dan makna sebagai berikut:



654  Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,...

Memahami simbol berdasarkan tingkat abstraks! dan representas)

Gambar 2: Inventarisasi Simbol dan Makna

Premis Kedua: Makna Muncul dari Interaksi Sosial

Dalam kerangka premis kedua dari teori interaksi simbolik Herbert Blumer,
makna-makna tidak muncul secara inheren dari objek atau tindakan, tetapi
dibentuk melalui proses interaksi sosial (Socioloskog & Kulture, 2022). Upacara
Sengkure merupakan contoh konkret dari bagaimana makna budaya dikonstruksi,
disebarkan, dan dipertahankan dalam jaringan komunikasi sosial masyarakat Suku
Nasal. Makna-makna dalam tradisi ini tumbuh dan berkembang dari interaksi
antar komunitas, khususnya melalui narasi lisan dan cerita rakyat. Kisah tentang
makhluk menakutkan yang menjadi dasar simbol Sengkure diturunkan secara
turun-temurun dalam bentuk dongeng yang diceritakan kepada anak-anak sebelum
tidur. Tradisi oral ini bukan sekadar hiburan, melainkan bentuk awal dari
pendidikan budaya yang menyematkan nilai, rasa takut simbolik, dan
penghormatan terhadap kekuatan alam serta spiritualitas lokal. Interaksi di ruang
domestik seperti keluarga menjadi fondasi awal dari konstruksi makna yang
kemudian diperkuat melalui praktik komunal di ruang sosial yang lebih luas.

Masyarakat tidak sekadar menerima makna tersebut secara pasif. dalam
setiap pelaksanaan upacara, terjadi kontribusi interpretatif dari berbagai individu
dan kelompok yang menyesuaikan makna simbolik dengan konteks dan
pengalaman hidup mereka. Proses ini menunjukkan bahwa tradisi Sengkure
bersifat dinamis makna-maknanya terus diperbarui melalui pengalaman kolektif
yang berlangsung setiap tahun. Salah satu bentuk interaksi sosial yang paling
nyata terlihat dalam ritual berjabat tangan dan bermaafan antara pelaku Sengkure
dan masyarakat. Meski pelaku menggunakan kostum menakutkan, masyarakat
secara sadar menjalin kontak fisik dengannya. Tindakan berjabat tangan ini bukan
sekadar formalitas Idul Fitri, melainkan simbol keberanian, penerimaan, dan
rekonsiliasi. Melalui simbol tersebut, komunitas secara kolektif memaknai ritual
sebagai wujud dari keberanian menghadapi masa lalu, serta semangat untuk
menyambut masa depan dengan hati yang bersih. Makna ini tidak melekat pada
tindakan itu sendiri, melainkan dibentuk melalui kesepakatan sosial yang telah
lama tumbuh dalam komunitas.

Selain itu, upacara Sengkure juga berfungsi sebagai media untuk
memperkuat ikatan komunal, terutama bagi warga perantauan yang pulang
kampung. Dalam konteks ini, tradisi tidak hanya menjadi ruang spiritual atau
kultural, tetapi juga ruang sosial untuk menjalin silaturahmi lintas generasi.
Interaksi sosial yang tercipta di dalamnya memperkuat solidaritas horizontal antar
warga desa serta solidaritas vertikal antara generasi tua dan muda, yang menjadi
fondasi penting bagi keberlanjutan budaya. Makna-makna dalam Upacara
Sengkure tidak berdiri sendiri, melainkan muncul dari dan melalui interaksi sosial
yang intens dan berkelanjutan. Proses ini sepenuhnya merefleksikan premis kedua



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 655
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

Blumer, bahwa makna bersifat sosial dibentuk, dinegosiasikan, dan disepakati
dalam konteks relasi antar manusia.

Gambar 3. Pawai Sengkure

Premis Ketiga: Modifikasi Makna Melalui Interpretasi

Premis ketiga dari teori interaksi simbolik Herbert Blumer menyatakan
bahwa makna tidak bersifat tetap, melainkan terus dimodifikasi melalui proses
interpretasi individu maupun kolektif(Topfer & Behrmann, 2021). Dalam konteks
upacara Sengkure, dinamika perubahan makna sangat nyata, terutama dalam
respons masyarakat terhadap perubahan zaman, perkembangan teknologi, dan
tuntutan sosial baru. Tradisi Sengkure yang awalnya sarat dengan makna mistis
dan spiritual, kini mengalami modifikasi interpretatif yang menjadikannya lebih
adaptif terhadap konteks modern. Transformasi ini tidak menghapus esensi sakral
dari ritual, melainkan menambahkan lapisan makna baru yang memperluas
fungsinya sebagai sarana ekspresi budaya, ajang silaturahmi, hingga promosi
pariwisata daerah.

Sengkure diinterpretasikan sebagai aset budaya yang tidak hanya
merepresentasikan identitas lokal, tetapi juga memiliki nilai jual untuk menarik
wisatawan dan memperkuat citra daerah. Interpretasi semacam ini menunjukkan
bagaimana simbol-simbol budaya dapat dimodifikasi untuk merespons kebutuhan
kolektif baru tanpa kehilangan makna awalnya. Peran media dan teknologi digital
turut mempercepat proses reinterpretasi tradisi ini. melalui dokumentasi video,
artikel daring, hingga unggahan di media sosial, upacara Sengkure kini dapat
diakses oleh masyarakat di luar komunitas Suku Nasal. Ruang digital ini menjadi
arena baru di mana makna-makna simbolik dipertemukan, ditafsirkan ulang, dan
disebarluaskan ke audiens yang lebih luas. Teknologi digital bukan hanya
memperluas jangkauan, tetapi juga memungkinkan partisipasi multivokal dalam
produksi makna (Marini, 2024).

Perubahan interpretasi juga tampak jelas pada generasi muda Suku Nasal.
Jika generasi sebelumnya lebih terlibat dalam sisi ritual dan spiritual, generasi
muda kini tampil sebagai mediator budaya yang menggabungkan tradisi dengan
ekspresi kontemporer. Mereka tidak hanya memainkan peran dalam pelaksanaan
upacara, tetapi juga berperan sebagai dokumentator, kreator konten, dan promotor
budaya melalui media digital. Dalam hal ini, makna Sengkure bergeser menjadi
simbol identitas kultural yang fleksibel dan inklusif, yang dapat dibawa ke dalam
berbagai konteks tanpa kehilangan akar budayanya.

Upacara Sengkure membuktikan bahwa tradisi tidak bersifat kaku,
melainkan terus mengalami pembaruan makna seiring perubahan sosial dan
kultural. Proses modifikasi ini merupakan bukti nyata dari premis ketiga Blumer,
bahwa manusia aktif dalam menafsirkan ulang simbol-simbol budaya berdasarkan



656  Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,...

pengalaman, kebutuhan, dan lingkungan mereka. Interpretasi yang beragam ini
justru memperkaya tradisi dan memastikan keberlanjutannya di tengah masyarakat
yang terus berubah(Sihabudin, 2024). Untuk memahami bagaimana interaksi
simbolik berlangsung secara prosedural, berikut adalah alur komunikasi dalam
Upacara Sengkure:

Urinan Upacara Senghoe

Gambar 4. Urutan upacara sengkure

Diagram di atas menunjukkan bahwa Upacara Sengkure bukan sekadar
rangkaian aktivitas yang terpisah-pisah, melainkan sebuah narasi simbolik yang
terstruktur dengan beginning, middle, dan end yang jelas. Setiap tahapan
membangun fondasi makna untuk tahapan berikutnya, menciptakan pengalaman
transformatif yang progresif. Beberapa observasi penting dari analisis alur ini:

Pertama, terdapat eskalasi intensitas simbolik dari tahap persiapan (yang
masih bersifat profan dan praktis) menuju tahap puncak di Sungai Nasal (yang
sangat sakral dan transformatif), sebelum akhirnya de-eskalasi kembali ke ruang
sosial biasa pada tahap penutup. Pola ini sesuai dengan model ritual Victor Turner
(1969) tentang fase preliminal (persiapan), liminal (transformasi), dan postliminal
(reintegrasi). Kedua, multi-direksionalitas komunikasi sangat mencolok. Pada
setiap tahap, terdapat komunikasi vertikal (manusia-spiritual), horizontal (antar
manusia), dan internal (refleksi diri) yang berlangsung simultan. Ini memperkuat
argumen bahwa simbol-simbol dalam Sengkure berfungsi sebagai "bahasa total"
yang melampaui komunikasi verbal biasa. Ketiga, Sungai Nasal sebagai kulminasi
simbolik sangat konsisten dalam narasi semua informan. Tidak satu pun informan
yang menganggap tahap lain lebih penting dari momen di sungai, yang
menunjukkan konsensus kultural yang kuat tentang hierarki sakralitas dalam
struktur ritual. Keempat, fleksibilitas dalam uniformitas. Meskipun struktur lima
tahap ini konsisten, terdapat ruang untuk variasi individual dalam cara setiap
peserta mengalami dan memaknai setiap tahapan. Beberapa peserta lebih
menekankan aspek spiritual (terutama generasi tua), sementara yang lain lebih
menekankan aspek sosial-rekreatif (terutama generasi muda). Fleksibilitas ini
justru menjadi kekuatan tradisi, karena memungkinkan berbagai individu dengan
motivasi berbeda untuk berpartisipasi secara bermakna.

Visualisasi alur komunikasi ini memvalidasi premis ketiga Blumer bahwa
makna terus dimodifikasi melalui proses interpretasi. Setiap individu "membaca"
sekuensi ritual ini dengan cara yang sedikit berbeda, namun kerangka struktural
yang sama memastikan bahwa interpretasi-interpretasi individual tersebut tetap
terikat dalam kesatuan makna kolektif yang lebih besar.

Perspektif Komparatif Sengkure dalam Dialog dengan Tradisi Sekujang
Untuk memperluas jangkauan teoritis temuan dan menghindari insularity



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 657
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

analisis, penelitian ini menempatkan Upacara Sengkure dalam dialog komparatif
dengan tradisi ritual serupa yang dipraktikkan di wilayah geografis yang
berdekatan. Analisis komparatif dilakukan terhadap wupacara Sekujang di
Kabupaten Seluma, Bengkulu, yang menunjukkan kesamaan struktural relevan
namun juga variasi kontekstual yang mencerahkan pemahaman tentang konstruksi
makna kultural.

Perbandingan sistematis antara tradisi Sengkure dan Sekujang mengungkap
empat dimensi kesamaan fundamental yang mencerminkan proses sinkretisme,
simbolisme material, transformasi identitas, dan fungsi sosial dalam kehidupan
masyarakat. Pertama, dari segi temporalitas ritual, keduanya dilaksanakan pada
Hari Raya Idul Fitri (1 Syawal), yang menunjukkan integrasi antara praktik lokal
dan nilai-nilai Islam. Pemilihan waktu tersebut bukan sekadar kebetulan,
melainkan strategi legitimasi kultural untuk mempertahankan tradisi pra-Islam
dalam bingkai keagamaan yang diterima secara luas. Kedua, pada aspek
materialitas simbolik, penggunaan ijuk pohon aren sebagai kostum ritual
menandakan makna liminalitas.

Dalam perspektif semiotika material, ijuk dengan tekstur kasar dan warna
gelap melambangkan kekuatan alam liar dan transendensi, sekaligus menjadi
penanda transformasi pelaku dari status profan menuju sakral. Ketiga, dari sisi
transformasi identitas, kedua ritual merepresentasikan fase liminal sebagaimana
dijelaskan Turner (1969), yakni kondisi transisi di mana individu melepaskan
status sosial normalnya dan memasuki ruang simbolik yang memungkinkan
terciptanya communitas ikatan sosial egaliter yang melampaui hierarki. Keempat,
dari perspektif fungsionalis, Sengkure dan Sekujang berfungsi sebagai sarana
rekonsiliasi dan pemulihan kohesi sosial setelah periode Ramadan yang
berorientasi pada disiplin spiritual individual. Melalui ritual berjabat tangan dan
saling memaafkan, kedua tradisi ini memperkuat solidaritas komunal sekaligus
menjaga kesinambungan harmoni sosial dalam masyarakat.

Meskipun Sengkure dan Sekujang berbagi repertoar simbolik yang serupa,
keduanya menunjukkan perbedaan kontekstual yang mencerminkan negosiasi
makna dalam lingkungan sosio-kultural masing-masing. Pada aspek politik
anonimitas, Sengkure menggunakan topeng tikar pandan yang menutupi seluruh
wajah pelaku untuk menciptakan anonimitas total, memungkinkan transformasi
identitas dari individu sehari-hari menjadi persona ritual yang impersonal dan
kolektif. Sebaliknya, pada Sekujang, penggunaan topeng bersifat lebih fleksibel
sebagian pelaku bahkan menampakkan wajah sehingga batas antara identitas
personal dan identitas ritual menjadi lebih cair. Perbedaan ini menandai variasi
cara komunitas menegosiasikan relasi antara individu dan kolektif.

Dari sisi geografi sakral, Sengkure memiliki rute tetap melintasi tiga desa
hingga berakhir di Sungai Nasal yang dimaknai sebagai ruang penyucian simbolik,
sedangkan Sekujang menunjukkan fleksibilitas rute dan destinasi yang disesuaikan
dengan kondisi geografis tanpa kehilangan esensi perjalanan spiritual kolektifnya.
Dalam hal temporalitas, Sengkure berlangsung dengan struktur waktu yang ketat
dan teratur (14.00-17.00 WIB) untuk menciptakan keteraturan dan prediktabilitas
ritual, sedangkan Sekujang lebih spontan dan lentur dalam durasi, menyesuaikan
energi serta partisipasi komunitas.

Dari segi hierarki makna, Sengkure lebih menekankan dimensi spiritual dan
fungsi pengusiran bala sebagai esensi utama, sementara Sekujang lebih



658  Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,...

menonjolkan aspek hiburan dan perayaan komunal dengan nuansa spiritual
sebagai pelengkap. Secara teoretis, perbedaan ini memperkuat pandangan Blumer
dalam teori interaksi simbolik bahwa makna tidak melekat secara inheren pada
simbol, melainkan terbentuk melalui interaksi sosial yang kontekstual. Selaras
dengan konsep “culture as toolkit” dari Swidler (1986), kedua komunitas tidak
sekadar mewarisi budaya secara pasif, tetapi secara aktif memilih, memodifikasi,
dan menggabungkan elemen-elemen simbolik sesuai dengan kondisi lokal dan
aspirasi kolektif. Dalam konteks ini, Sengkure dan Sekujang menjadi bukti bahwa
tradisi kultural bukanlah entitas statis, melainkan repertoar dinamis yang terus
dinegosiasikan, diadaptasi, dan diproduksi ulang untuk memperkuat identitas lokal
sekaligus menjaga keterhubungan dengan jaringan budaya regional yang lebih
luas.

Genealogi Tradisi Transformasi Historis Upacara Sengkure

Untuk memahami Sengkure sebagai living tradition yang terus berevolusi,
analisis sinkronik tentang makna simbolik kontemporer perlu dilengkapi dengan
perspektif diakronik tentang transformasi historis ritual. Bagian ini merekonstruksi
genealogi Upacara Sengkure melalui berdasarkan hasil penelitian para informan
penelitian dan analisis perubahan sosio-kultural yang mempengaruhi praktik ritual
lintas waktu.

Fase I: Era Pra-Kolonial

Rekonstruksi periode ini bergantung pada memori kolektif yang dituturkan
oleh tetua adat kepada generasi sebelumnya. Menurut TA-01 (laki-laki, 68 tahun),
pengetahuan tentang praktik Sengkure masa lalu diperoleh melalui transmisi oral
dari kakek-nenek: “amun cerite urang tuhe kami dulu, sengkure nilah ade sejak
zaman ninik muyang, bentuknye beda dengan uluk kini, nye lebih sederhana yang
pestinye lah jadi bagian nday hidup urang nasal”

"Menurut cerita orang tua kami dulu, Sengkure sudah ada sejak zaman
nenek moyang. Bentuknya memang berbeda dengan sekarang, lebih sederhana.
Yang pasti, ini sudah menjadi bagian dari kehidupan masyarakat Nasal sejak
lama."

Diperkuat dengan pernyatan TA-03 (perempuan, 68 tahun) menambahkan
informasi tentang perubahan dimensi spiritual dalam ritual:

“kalu nurut cerite urang tuhe dulu, ade jampian due-due tetentu yang
nyertai ritual ni, lame-kelamean makin kuat ajaran islam di Masyarakat kami,
praktik-praktik yang di anggap de sesui, dengan ajaran islam pelahan
disesuaikan, yang betahan sebagai tradisi kebersamaan”

"Kalau menurut cerita orvang-orang tua dulu, ada doa-doa dan bacaan
tertentu yang menyertai ritual ini. Seiring dengan semakin kuatnya ajaran Islam
di masyarakat kami, praktik-praktik yang dianggap tidak sesuai dengan ajaran
Islam perlahan disesuaikan. Yang bertahan adalah esensinya sebagai tradisi
kebersamaan."”

Narasi ini mengindikasikan bahwa Sengkure telah mengalami proses
akulturasi dengan nilai-nilai Islam yang semakin dominan pada periode awal abad
ke-20, meskipun detail historis spesifik sulit diverifikasi karena keterbatasan
dokumentasi tertulis.

Fase II: Periode Pasca-Kemerdekaan
Periode ini ditandai oleh intensifikasi Islamisasi dan pembentukan identitas



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 659
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

nasional Indonesia. Berdasarkan berdasarkan hasil penelitian PA-02 (laki-laki, 52
tahun), terdapat dinamika negosiasi antara tradisi lokal dengan pemahaman
keagamaan: “Bak ku pernah cerite amun dulu sempat ade pedebatan tentang
sengkure ni, apekah buleh dilakukan atau debulih disisi agame. Tapi akhirnye
disepakati bahwasannye ini tradisi budaye, ayen bagian ndai ibadag. Makenye
pelaksanaanye dijalankan amunlah adu sembayang idul fitri, sebagai bagian ndai
perayean yang de betentangan dengan ajaran islam.”

"Bapak saya pernah bercerita bahwa dulu sempat ada perdebatan tentang
Sengkure ini, apakah boleh dilakukan atau tidak dari sisi agama. Tapi akhirnya
disepakati bahwa ini adalah tradisi budaya, bukan bagian dari ibadah. Makanya
pelaksanaannya ditempatkan setelah shalat Idul Fitri, sebagai bagian dari
perayaan yang tidak bertentangan dengan ajaran Islam."

Narasi ini menunjukkan adanya proses negosiasi identitas kultural yang
memposisikan Sengkure sebagai tradisi budaya yang kompatibel dengan praktik
keagamaan masyarakat. Penempatan ritual pada momen Idul Fitri mencerminkan
strategi integrasi tradisi lokal ke dalam kerangka perayaan Islam.

Menurut TA-02 (laki-laki, 65 tahun), periode Orde Baru tidak membawa
represi eksplisit terhadap Sengkure, namun tradisi ini lebih banyak dipraktikkan
dalam ruang komunal internal tanpa publikasi luas: “Waktu dulu, sengkure tetap
dilakukan, tapi de luk kini rami dikenal bayak urang. Lebih tetutup hanye untuk
Masyarakat sinilah.”

"Pada masa itu, Sengkure tetap dilakukan, tapi tidak seperti sekarang yang
ramai dan dikenal banyak orang. Lebih tertutup, hanya untuk masyarakat
setempat."”

Fase I1I: Era Reformasi

Keruntuhan Orde Baru pada 1998 membuka ruang politik dan kultural untuk
revitalisasi identitas lokal. Era Reformasi ditandai oleh kebijakan otonomi daerah
dan pengakuan terhadap keberagaman budaya. Dalam konteks ini, Sengkure
mengalami transformasi dari ritual komunal yang relatif tertutup menjadi praktik
budaya yang dipromosikan secara publik.

TM-01 (laki-laki, 42 tahun), seorang promotor budaya lokal, menjelaskan
perubahan orientasi terhadap tradisi: “Setelah tahun 2000-an, ade pehatian lebih
besak ndai pemerintah daerah tehadap budaye local. Sengkure mulai disimpan
dicatat dengan lebih helau, kami juge mulai mengenalkan supaye urang bayak
tahu, ntah itu jeme kaur ataupun jeme luar”

"Setelah tahun 2000-an, ada perhatian lebih besar dari pemerintah daerah
terhadap budaya lokal. Sengkure mulai didokumentasikan dengan lebih baik.
Kami juga mulai mempromosikannya agar lebih dikenal, baik oleh masyarakat
Kaur sendiri maupun dari luar.”

Transformasi Material dan Estetika

Informan menjelaskan perubahan dalam aspek material ritual. TA-01 dan
TA-03 menjelaskan bahwa dahulu topeng dan atribut Sengkure dibuat dari bahan
alami seperti tikar pandan, daun kelapa, dan pewarna dari tanah liat. Kini, topeng
sering dibeli dari pasar atau dibuat oleh perajin lokal dengan bahan yang lebih
tahan lama dan estetis.

PA-02 menambahkan bahwa iringan musik juga mengalami modernisasi:
“mpayni cuman gunekan gendang dengan serunai bambu, amun kini lah pakai



660  Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,...

sound system untuk memperkuat suare, supaye lebih meriah dan dihelung bayak
urang”

"Dulu hanya menggunakan gendang dan serunai bambu. Sekarang ada
sound system untuk memperkuat suara, supaya lebih meriah dan bisa didengar
lebih banyak orang."”

PA-04 (perempuan, 41 tahun) menegaskan bahwa perubahan ini adalah
bentuk adaptasi, bukan degradasi makna:*“Kami hanye nyesuaikan tampilan, amun
maknanye same sebagai tande Syukur dan kebersamean”

"Kami hanya menyesuaikan tampilan, tapi maknanya tetap sama sebagai
tanda syukur dan kebersamaan."”

Urbanisasi dan Fenomena Mudik

Migrasi penduduk muda ke kota-kota besar membawa dinamika baru dalam
praktik Sengkure. Fenomena mudik Lebaran memperkuat fungsi Sengkure sebagai
ritual rekoneksi dengan akar budaya. AP-01 (laki-laki, 28 tahun), seorang perantau
yang bekerja di Jakarta, menyatakan: “Sengkure tu momen penting untuk ku, di
Jakarta aku sibuk dengan kerejean dengan pule jauh dengan keluarge. Tapi pas
balek dusun dan ngikut sengkurean, aku ngerase tehubung agi dengan kuminitas
ku nginatkan aku ndai mane asal ku”

"Sengkure itu momen penting buat saya. Di Jakarta, saya sibuk dengan
pekerjaan dan jauh dari keluarga. Tapi pas pulang kampung dan ikut Sengkure,
saya merasa terhubung lagi dengan komunitas saya. Ini seperti mengingatkan
saya dari mana saya berasal.”

TM-02 (laki-laki, 48 tahun) memperkuat observasi ini:*“Bayak urang nasal
yang merantau selalu usahe balek yeraye untuk ikut sengkure, ini jadi ajang reuni
betemu keluarge dan Kawan lame. Jadi fungsinye ayen untuk ritual budaye saje
tapi juge pengikat sosial”

"Banyak warga Nasal yang merantau selalu berusaha pulang saat Lebaran
untuk ikut Sengkure. Ini menjadi ajang reuni, bertemu keluarga dan teman lama.
Jadi fungsinya bukan hanya ritual budaya, tapi juga pengikat sosial."

Dalam konteks mobilitas modern, Sengkure tidak hanya berfungsi sebagai
praktik ritual, tetapi juga sebagai mekanisme yang memfasilitasi sense of
belonging terhadap komunitas asal.

Teknologi Digital dan Visibilitas Publik

Penetrasi media digital mengubah cara tradisi didokumentasikan dan
disebarluaskan. Sengkure yang sebelumnya hanya dapat dialami melalui
partisipasi langsung atau transmisi oral, kini direpresentasikan melalui platform
digital.

Para aktor pelaksana muda (AP-01, AP-02, AP-03) aktif
mendokumentasikan kegiatan dan membagikannya melalui media sosial. AP-01
menjelaskan: “Kami foto dan vidiokan sengkure, adutu kami posting ke Instagram
dan facebook, paling bayak di facebook, bayak Kawan-kawan ndai luar kaur yang
jadi tahu tentang tradisi ini, ade yang ngicek endak datang nginak langsung”

"Kami foto dan video saat Sengkure, lalu posting ke Instagram dan
Facebook. Paling banyak difacebook, Banyak teman-teman dari luar Kaur yang
jadi tahu tentang tradisi ini. Ada yang bilang mau datang lihat langsung."

TM-01 menambahkan strategi promosi digital: “Kami mulai aktif di media



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 661
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

sosial sejak beberape tahun terakhir, postingan tentang sengkure dapat respon
baik, bayak yang tertarik. Ini membantu tradisi kami lebih dikenal, terutame oleh
generasi mude”

"Kami mulai aktif di media sosial sejak beberapa tahun terakhir. Postingan
tentang Sengkure mendapat respon baik, banyak yang tertarik. Ini membantu
tradisi kami lebih dikenal, terutama oleh generasi muda."

Meski demikian, beberapa tetua adat mengekspresikan kehati-hatian
terhadap eksposur berlebihan. TA-02 menyatakan: “Aku keriangan sengkure kini
dikenal bayak urang, tapi aku juge beharap urang datang benar-benar ndak
mehami makne dibaliknye ayen sekedar untuk foto-foto saje, sengkure tu ade nilai
sakral yang harus dihormati”

"Saya senang Sengkure sekarang dikenal banyak orang. Tapi saya juga
berharap orang yang datang benar- benar ingin memahami makna di baliknya,
bukan hanya untuk foto-foto saja. Sengkure itu punya nilai sakral yang harus
dihormati."”

Kekhawatiran ini  menunjukkan adanya tension antara keinginan
mempromosikan tradisi untuk keberlanjutannya dengan kebutuhan menjaga
kesakralan dan mencegah trivialisasi budaya.

Implikasi Transformasi: Kontinuitas dan Perubahan

Data dari informan menunjukkan bahwa Sengkure mengalami transformasi
relevan dalam tiga dimensi:

a) Dimensi Material: Perubahan dari bahan alami ke material modern dan
penambahan teknologi audio dalam iringan musik.

b) Dimensi Sosial: Dari ritual komunal internal menjadi praktik budaya dengan
visibilitas publik yang lebih luas, termasuk fungsi baru sebagai rite of return
bagi perantau.

¢) Dimensi Representasi: Dari transmisi oral dan pengalaman langsung menjadi
praktik yang juga direpresentasikan dan disebarluaskan melalui media digital.

Namun, menurut mayoritas informan, transformasi ini tidak menghilangkan
esensi Sengkure sebagai simbol syukur, kebersamaan, dan kohesi sosial. PA-03
(laki-laki, 38 tahun) menyimpulkan: “Bentuknye mungkin berubah tapi inti dari
sengkure tetap same, tentang kumpul saling memehafkan dan ngerayekan
kebersamaan sebagai satu suku”

"Bentuknya mungkin berubah, tapi inti dari Sengkure tetap sama. Ini
tentang berkumpul, saling memaafkan, dan merayakan kebersamaan sebagai satu
komunitas."

Sengkure menunjukkan karakteristik yang mampu beradaptasi dengan
perubahan sosio-kultural tanpa kehilangan fungsi dan makna fundamentalnya bagi
komunitas Suku Nasal.



662  Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,...

Gambar 5. Topeng Sengkure yang lama dan yang baru

Salah satu temuan penelitian ini adalah adanya pola negosiasi makna yang
berbeda antargenerasi dalam memahami dan mempraktikkan Upacara Sengkure.
Perbedaan ini bukan konflik atau fragmentasi, melainkan bentuk adaptasi
interpretatif yang memungkinkan tradisi tetap relevan dan bermakna bagi berbagai
kelompok usia dalam konteks sosial yang terus berubah. Temuan ini memperkuat
premis ketiga Blumer tentang modifikasi makna melalui interpretasi, sekaligus
menunjukkan bahwa proses interpretasi tersebut tidak terjadi secara individual-
atomistik, melainkan dalam pola-pola generasional yang dapat diidentifikasi.

Para informan dari kategori tetua adat dan partisipan senior (usia 50 tahun ke
atas) secara konsisten menekankan dimensi religius-spiritual sebagai esensi
fundamental dari Upacara Sengkure. Bagi mereka, ritual ini pertama dan terutama
adalah sarana penyucian diri pasca-Ramadan dan penolakan bala untuk
menyambut tahun baru Hijriyah dengan kondisi spiritual yang optimal.

TA-01 (laki-laki, 68 tahun) mengartikulasikan pandangan ini dengan sangat
jelas:"Sengkure ni ritual pembersihan jiwe, supaye kite bersih lahir dengan batin
lepas ndai Ramadan. Kalu de ade Sengkure, rase de lengkap Lebaran kite. Ini
ayen sekadar perayaan, tapi ibade juge untuk ngelindungin kampung kite dari
bale-bale. Dulu urang tuhe kami selalu ngingatkan, Sengkure ni pelindung
kampung."

"Sengkure ini ritual pembersihan jiwa, agar kita bersih lahir dan batin
setelah Ramadan. Kalau tidak ada Sengkure, rasanya tidak lengkap Lebaran kita.
Ini bukan sekadar perayaan, tapi ibadah juga untuk melindungi kampung”

Dinamika Interaksi Simbolik dalam Praktik

Upacara Sengkure bukan hanya sebuah ritual tahunan, tetapi juga
merupakan panggung sosial tempat makna-makna simbolik dikonstruksi,
dinegosiasikan, dan dimaknai ulang oleh komunitas. Dalam kerangka teori
interaksi simbolik, praktik budaya ini menunjukkan bagaimana simbol, identitas,
dan komunikasi bersinggungan dalam membentuk pengalaman sosial yang
kompleks(Paganini et al., 2023). Dalam kerangka teori interaksi simbolik, praktik
budaya ini menunjukkan bagaimana simbol, identitas, dan komunikasi
bersinggungan dalam membentuk pengalaman sosial yang kompleks. Salah satu
aspek utama dalam dinamika ini adalah proses negosiasi makna. Setiap individu
yang terlibat dalam upacara membawa latar belakang pengalaman, emosi, dan
pemahamannya sendiri terhadap tradisi Sengkure. Interpretasi personal ini
kemudian berinteraksi dengan makna kolektif yang telah mengakar dalam



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 663
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

komunitas melalui narasi-narasi turun-temurun. (Hafri Yuliani, 2024), Negosiasi
ini berlangsung secara halus, baik dalam diskusi sehari-hari, praktik ritual,
maupun dalam respons terhadap perubahan sosial. Alhasil, makna yang dihasilkan
bersifat dinamis, kontekstual, dan terbuka terhadap perubahan. dalam proses ini,
transformasi identitas menjadi elemen penting.

Pemuda-pemuda yang mengambil peran sebagai Sengkure tidak lagi
dipandang sebagai individu biasa, melainkan menjelma menjadi representasi dari
makhluk mitologis yang ditakuti namun dihormati. transformasi ini tidak hanya
menciptakan jarak simbolik antara pelaku dan penonton, tetapi juga membuka
ruang bagi ekspresi identitas budaya yang unik. Melalui peran simbolik ini, para
pemuda menegosiasikan posisi mereka dalam struktur sosial dan budaya, baik
sebagai pelaku tradisi maupun sebagai agen pembaruan makna. Interaksi yang
terjadi dalam wupacara ini didominasi oleh komunikasi non-verbal, yang
memperkuat peran simbol dalam membentuk makna sosial. Gerakan tubuh, irama
langkah, arah perjalanan, ekspresi melalui kostum ijuk dan topeng pandan, serta
ritus pembersihan di sungai, semuanya menjadi bentuk komunikasi simbolik yang
tidak membutuhkan kata-kata. Komunikasi non-verbal ini memungkinkan
penyampaian makna yang lebih mendalam dan intuitif, serta menjembatani
pemahaman antar generasi bahkan tanpa narasi verbal eksplisit(Ramadoni, 2024).

Dinamika ini menunjukkan bahwa upacara Sengkure adalah ruang interaksi
simbolik yang aktif, tempat masyarakat tidak hanya mengulang tradisi, tetapi juga
secara aktif merekonstruksi dan merayakan makna. Proses negosiasi, transformasi,
dan komunikasi non-verbal ini menjadi bukti bahwa makna budaya senantiasa
hidup dan berkembang melalui interaksi manusia yang kreatif dan reflektif.

Implikasi Teoritis

Analisis terhadap upacara Sengkure dalam kerangka teori interaksi simbolik
menunjukkan bahwa teori Herbert Blumer tetap memiliki daya jelajah yang tinggi
ketika diaplikasikan pada fenomena budaya lokal(Sidiq, 2024). Ketiga premis
utama Blumer bahwa makna berasal dari interaksi sosial, bahwa makna
dimodifikasi melalui proses interpretasi, dan bahwa tindakan sosial didasarkan
pada makna-makna tersebut terbukti sangat relevan dalam menjelaskan bagaimana
masyarakat Suku Nasal memahami, mempraktikkan, dan menafsirkan tradisi
mereka. Melalui interaksi sosial yang berlangsung secara turun-temurun, simbol-
simbol seperti kostum ijuk, topeng pandan, waktu pelaksanaan, serta tindakan
berjabat tangan membentuk dan mereproduksi makna yang tidak statis, melainkan
terus diperbarui sesuai konteks sosial dan kultural masyarakat. Proses ini
menunjukkan bahwa tradisi bukan sekadar warisan masa lalu, tetapi merupakan
praktik sosial yang aktif, dinamis, dan terus dinegosiasikan oleh pelaku
budaya(Ratu, 2024).

Secara teoritis, temuan ini memberikan kontribusi penting terhadap studi
budaya, khususnya dalam memahami bahwa teori-teori sosiologi modern, seperti
interaksi simbolik, tidak hanya berlaku dalam konteks masyarakat barat modern,
tetapi juga dapat diaplikasikan secara kritis untuk membedah praktik-praktik
budaya lokal di Indonesia. Penerapan teori Blumer dalam studi ini membuka
ruang baru bagi pendekatan lintas budaya yang lebih inklusif, di mana tradisi lokal
tidak dilihat sebagai objek yang eksotik atau primitif, melainkan sebagai sistem
makna yang kompleks dan setara untuk dianalisis dengan kerangka konseptual



664  Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,...

global. Studi ini menunjukkan bahwa integrasi antara teori sosial Barat dan
konteks budaya lokal memungkinkan terciptanya analisis yang lebih kaya,
reflektif, dan kontekstual, serta mendorong pengembangan teori sosial yang lebih
adaptif dan relevan dalam memahami keberagaman budaya di dunia.

Penggunaan model analisis Miles dan Huberman dalam penelitian ini
membuktikan bahwa visualisasi data kualitatif melalui matriks, diagram, dan
network display sangat efektif untuk memetakan kompleksitas interaksi simbolik.
Pendekatan ini tidak hanya mempermudah identifikasi pola, tetapi juga
memungkinkan verifikasi temuan secara sistematis melalui member checking dan
triangulasi. Integrasi antara kerangka teoretis Blumer dan teknik analisis Miles-
Huberman menghasilkan analisis yang lebih transparan dan dapat
dipertanggungjawabkan secara metodologis.

Simpulan

Berdasarkan analisis mendalam terhadap Upacara Sengkure di Kabupaten
Kaur melalui pendekatan teori interaksi simbolik yang dikembangkan oleh Herbert
Blumer, penelitian ini menyimpulkan bahwa tradisi budaya Suku Nasal
mengandung kompleksitas makna simbolik dan dinamika sosial yang kaya.
Temuan ini memperkuat relevansi teori Blumer dalam menjelaskan praktik budaya
lokal yang bersifat ritualistik dan komunikatif. Sehingga interaksi simbolik dalam
upacara senguke dapat di lihat dari kesimpulan berdasarkan premis yang ada pada
teori interaksi simbolik blumer yaitu penelitian ini menegaskan bahwa ketiga
premis utama dalam teori interaksionisme simbolik Blumer dapat diterapkan
secara utuh dalam konteks Upacara Sengkure: a) Premis Pertama bahwa tindakan
manusia didasarkan pada makna-makna yang diberikan terhadap objek, terbukti
dalam cara masyarakat Suku Nasal memperlakukan elemen-elemen upacara
seperti ijuk, topeng, dan air sungai bukan hanya sebagai benda fisik, tetapi sebagai
simbol spiritual yang memiliki makna mendalam. Tindakan memakai kostum dan
mandi di sungai tidak sekadar ritual, melainkan ekspresi keyakinan terhadap
kekuatan perlindungan dan penyucian. b) Premis Kedua yang menyatakan bahwa
makna lahir dari interaksi sosial, terkonfirmasi melalui proses pewarisan budaya
secara lisan dan praktik kolektif antar generasi. Makna-makna simbolik dalam
Sengkure tidak bersifat alamiah, tetapi dibentuk dan dipelihara melalui narasi
keluarga, diskusi komunitas, dan pengalaman bersama dalam setiap pelaksanaan
upacara. ¢) Premis Ketiga bahwa makna dapat dimodifikasi melalui interpretasi
individu dalam konteks sosial, tercermin dari bagaimana tradisi Sengkure
mengalami perubahan fungsi. Kini, Sengkure tidak hanya dipandang sebagai ritual
adat atau spiritual, tetapi juga sebagai ajang silaturahmi, ekspresi budaya, bahkan
promosi wisata daerah, yang menjadikannya tetap relevan di era modern

Tradisi Sengkure bukan sekadar warisan budaya, tetapi juga merupakan
media komunikasi simbolik yang membentuk solidaritas sosial, identitas kolektif,
dan adaptasi budaya. Nilai-nilai yang terkandung dalam upacara ini memberikan
kontribusi penting dalam memperkuat kearifan lokal serta membuka peluang
untuk pengembangan budaya sebagai aset diplomasi dan pariwisata spiritual
Kabupaten Kaur.



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 665
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

DAFTAR PUSTAKA

Abels, H. 2020. Symbolische Interaktion (Herbert Blumer). In Soziale Interaktion
(pp- 101-119). Springer Fachmedien Wiesbaden.
https://doi.org/10.1007/978-3-658-26429-1 7

Bazancir, R. 2023. the Transferring of Folk Tales To Modern Society and the
Formulas Detected in the Transfer of Fairy Tales. Bingol Arastirmalar
Dergisi, 18, 37-54. https://doi.org/10.53440/bad. 1273957

Coker, D. C. 2021. Making Thematic Analysis Systematic: The Seven Deadly
Sins. Journal of  Studies in Education, 11(3), 126.
https://doi.org/10.5296/jse.v11i3.18882

Diana, E. 2023. Eksplorasi Nilai-Nilai Luhur dalam Tradisi Lisan “Berasan” Adat
Perkawinan Kota Bengkulu. Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, Dan
Pengajarannya, 6(1), 205-222. https://doi.org/10.30872/diglosia.v611.550

Gusti Ayu Ratna Pramesti. 2022. Komunikasi Ritual Dalam Harmonisasi Perilaku
Beragama. Widya Duta: Jurnal Ilmiah Ilmu Agama Dan Ilmu Sosial
Budaya, 17(2), 153—159. https://doi.org/10.25078/wd.v17i2.1905

Hafri Yuliani. 2024. Peran Advokasi Dan Komunikasi Dalam Program Kelurahan
Tangguh Bencana Kota Bengkulu. Jurnal Khabar, 6(2), 185-196.

Kholidi, A. K., Irwan, & Faizun, A. 2022. Interaksionisme Simbolik George
Herbert Mead di Era New Normal Pasca Covid 19 di Indonesia. A¢-Ta’Lim,
2(1), 1-12.

Marini. 2024. Pemetaan Potensi Wisata Berbasis Cerita Rakyat Melalui
Komunikasi Pemasaran Sebagai Upaya Mendukung Promosi Cultural
Tourism Di Kabupaten Ogan Komering Ulu. Jurnal Khabar: 6(2), 197-210.

Oktaviani, R. 2022. Komunikasi Ritual pada Tradisi Sengkure. Kabupaten Kaur.
Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno.

Paganini, A. P., Widana, I. N. M., Sumari, M., & Suardana, 1. K. P. 2023.
Maintaining Traditional Cultural Communication in Digital Media (Study on
the Maintenance of the Sorong Serah Aji Krama Tradition on Community
Social Interaction in Bayan, North Lombok). Journal of Digital Media
Communication, 2(1), 21-28.
https://doi.org/10.35760/dimedcom.2023.v211.8289

Ramadoni, M. A. 2024. Komunikasi Dan Media Sosial: Analisis Framing
Toleransi Agama Dan Budaya Dalam Menanggapi Kedatangan Paus
Fransiskus Ke Indonesia. Jurnal Khabar: 6(2), 223-235.

Ratu, L. P. 2024. Dakwah Bil Maal Badan Amil Zakat Nasional Kota
Lubuklinggau Melalui Pengentasan Kemiskinan. Jurnal Khabar: 6(2), 175—
184.

Sidiq, F. 2024. Prinsip Kejujuran, Transparansi, Dan Kesederhanaan Dalam Iklan
Pelayanan Publik Perspektif Hadits Nabi Muhammad Saw. Jurnal Khabar:
6(2),211-222.

Sihabudin, D. 2024. Transformasi Dakwah Islam Melalui Strategi Dan
Implementasi Di Era Digital. Jurnal Khabar: 6(2), 97-108.

Socioloskog, S., & Kulture, O. 2022. Simbolicki Interakcionizam I Hermeneutika
Kao Strategije Socioloskog Odredenja. Jurnal Kulture. 7(2), 48-58.

Thurston, N. 2022. Relating to the Whole Community in Akan and East Asian
Ancestral ~ Traditions.  Filosofia ~ Theoretica,  11(1), 159-172.



666  Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,...

https://doi.org/10.4314/ft.v11il.12

Topfer, T., & Behrmann, L. 2021. Symbolischer interaktionismus und qualitative
netzwerkforschung - theoretische und method(olog)ische implikationen zur
analyse sozialer netzwerke. Forum Qualitative Sozialforschung, 22(1), 1-41.
https://doi.org/10.17169/fqs-22.1.3593

Turner, N. J. 2022. Well grounded: Indigenous Peoples’ knowledge, ethnobiology
and  sustainability. = People  and  Nature,  4(3), 627-651.
https://doi.org/10.1002/pan3.10321

Ulfiyah, M., Saripah, S., & Syarifudin, E. 2023. Komunikasi Formal dan Informal
Dalam Jaringan Komunikasi. Journal on Education, 6(1), 6619—6628.
https://doi.org/10.31004/joe.v611.3894



