
                                    

 Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

  Volume 7 No. 2 Desember 2025 647-666 

  DOI https://doi.org/10.37092/khabar.v7i2.1215 

https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/khabar 

E-ISSN: 2716-0769 (Online)  

 

INTERAKSI SIMBOLIK DALAM UPACARA SENGKURE DI 

KABUPATEN KAUR 

 

Wike Selvia Pauzi, Hafri Yuliani, Bintara Santika Putra 

Universitas Muhammadiyah Bengkulu, Bengkulu, Indonesia 

Universitas Dehasen, Bengkulu, Indonesia 

wikeselviapauzi@gmail.com, hafriyuliani@umb.ac.id, 

Bintarasantika@unived.ac.id 

Abstract 

Article History 

Received  : 28-07-2025 

Revised    : 24-11-2025 

Accepted : 03-12-2025 

This study aims to analyze the meaning of the Sengkure 

Ceremony, an annual tradition of the Nasal tribe in 

Kaur Regency, Bengkulu, which is rich in symbolic 

meaning and social value. This study uses Herbert 

Blumer's symbolic interaction theory. The method used 

is qualitative with a case study design, through 

participatory observation, in-depth interviews, and 

documentation. The results of the study show that 

Blumer's three premises of action are based on 

meaning. The first premise is that meaning arises from 

social interaction, with symbols such as ijuk costumes, 

pandan masks, the Eid al-Fitr holiday, and the journey 

to the Nasal River representing spiritual transformation 

and self-purification. The second premise is that a 

process of interaction occurs in which symbols and 

beliefs come together in an event. The third premise is 

that these meanings are passed down through folklore 

and cross-generational social practices, and adapted in 

a modern context through cultural festivals and digital 

media. 

Keywords: 

Symbolic Interaction,  

Sengkure Tradition,  

Cultural Symbols,  

Nasal Tribe  

Community,  

Intercultural 

Communication, 

Pendahuluan 

Komunikasi merupakan aspek penting dalam kehidupan manusia karena 

melalui komunikasi, manusia dapat menyampaikan pesan, membangun hubungan 

sosial, serta melestarikan nilai-nilai budaya yang dimiliki oleh suatu komunitas 

(Ulfiyah et al., 2023). Selain komunikasi verbal dan nonverbal dalam kehidupan 

sehari-hari, terdapat bentuk komunikasi yang lebih kompleks dan kaya makna, 

yaitu Komunikasi ritual menyampaikan pesan-pesan budaya melalui perilaku dan 

praktik simbolis yang berakar pada kepercayaan dan tradisi bersama. Komunikasi 

ini melibatkan proses komunikasi dua arah, meningkatkan sikap religius dan 

interaksi sosial, yang pada akhirnya memupuk ikatan komunitas dan melestarikan 

nilai-nilai budaya. (Gusti Ayu Ratna Pramesti, 2022) 

Interaksionisme simbolik adalah perspektif sosiologis yang menekankan 

peran simbol dan makna dalam interaksi manusia dan masyarakat. Teori ini, 

terutama dikembangkan oleh George Herbert Mead dan Herbert Blumer, 

berpendapat bahwa individu menciptakan dan menafsirkan makna melalui 

interaksi sosial, yang pada gilirannya membentuk perilaku dan identitas mereka. 

https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/khabar


648 Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,... 

 

 

Blumer, tokoh kunci dalam teori ini, menguraikan tiga premis inti: individu 

bertindak berdasarkan makna yang dimiliki sesuatu bagi mereka, makna ini 

muncul dari interaksi sosial, dan mereka dimodifikasi melalui proses interpretatif. 

Perspektif ini menyoroti peran aktif individu dalam membangun realitas sosial, 

kontras dengan pandangan deterministik yang melihat perilaku hanya reaktif 

terhadap rangsangan eksternal. Bagian berikut menyelidiki aspek dasar 

interaksionisme simbolik dan implikasinya untuk memahami perilaku manusia 

dan masyarakat. (Abels, 2020) 

Interaksionisme simbolik Herbert Blumer adalah teori dasar dalam sosiologi 

yang menekankan peran makna dalam perilaku manusia. Teori Blumer dibangun 

di atas tiga premis inti: pertama, bahwa tindakan manusia didasarkan pada makna 

yang dimiliki sesuatu bagi mereka; kedua, bahwa makna ini muncul dari interaksi 

sosial; dan ketiga, bahwa makna bersifat dinamis dan dapat berubah melalui 

interpretasi. Premis-premis ini menyoroti sifat interpretatif interaksi manusia dan 

peran aktif yang dimainkan individu dalam membangun realitas sosial. Bagian 

berikut menyelidiki masing-masing premis ini, didukung oleh wawasan dari 

makalah yang disediakan. 

Implikasi dari teori ini menunjukkan bahwa realitas sosial tidak bersifat 

objektif atau independen dari individu, tetapi merupakan hasil konstruksi simbolik 

yang tercipta melalui penggunaan bahasa, simbol, dan praktik komunikasi lainnya. 

Dengan demikian, interaksi simbolik memungkinkan peneliti untuk memahami 

makna-makna yang berada di balik tindakan sosial, ritual, dan praktik budaya, 

serta untuk mengkaji bagaimana masyarakat membangun, menegosiasi, dan 

mempertahankan tatanan sosial melalui interaksi simbolis yang berlangsung 

secara terus-menerus. 

Tradisi adat mewujudkan warisan budaya yang beragam, yang secara 

relevan membentuk identitas sosial dan spiritual masyarakat setempat. Tradisi ini 

menekankan rasa hormat, timbal balik, dan pengelolaan lingkungan, yang 

membina hubungan yang mendalam antara masyarakat dan lingkungan alam 

mereka, yang penting untuk keberlanjutan. (Turner, 2022) Salah satu tradisi adat 

yang masih dijaga kelestariannya adalah upacara Sengkure, yang dipraktikkan di 

Kabupaten Kaur, Provinsi Bengkulu, khususnya di Kecamatan Maje dan 

Kecamatan Nasal. Tradisi ini menjadi bagian penting dalam kehidupan 

masyarakat, terutama sebagai bentuk perayaan hari raya. 

Upacara Sengkure yang rutin dilaksanakan setiap Hari Raya Idul Fitri oleh 

masyarakat Kecamatan Nasal, Kabupaten Kaur, Bengkulu, merupakan tradisi 

lokal yang masih bertahan di tengah arus modernisasi. Tradisi ini tidak sekadar 

menjadi rutinitas budaya tahunan, melainkan mengandung dimensi makna yang 

dalam bagi masyarakat. Dari hasil observasi lapangan yang dilakukan pada 

perayaan Idul Fitri tahun 2024, terlihat bahwa masyarakat memaknai Sengkure 

sebagai bentuk ekspresi rasa syukur atas keberhasilan menjalankan ibadah puasa 

di bulan Ramadan, sekaligus sebagai momen kebersamaan keluarga yang sulit 

terwujud dalam keseharian, terutama bagi anggota keluarga yang merantau ke 

kota.  

Ritual ini diselenggarakan dalam suasana religius dan komunal. Persiapan 

dilakukan bersama oleh warga, dengan melibatkan tokoh adat, tokoh agama, dan 

generasi muda. Proses komunikasi antar generasi baik secara lisan maupun dalam 

tindakan menjadi sarana pewarisan nilai dan makna. Sebagaimana dicatat dalam 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

649 

 

 

penelitian (Diana, 2023), tradisi lokal di Bengkulu kerap dijadikan ruang untuk 

memperkuat identitas kolektif dan membangun solidaritas sosial yang bersifat 

lintas generasi. Makna tersebut tidak hadir secara alami, tetapi dibentuk melalui 

proses sosial dan interaksi antarindividu. Simbol-simbol seperti doa bersama, 

makanan khas, dan susunan acara tidak hanya dimaknai secara religius, tetapi juga 

sebagai alat pemersatu dan pengingat akan nilai-nilai leluhur. Interaksi antara 

sesama anggota masyarakat menjadi kunci penting dalam menjaga kontinuitas 

makna tersebut (Thurston, 2022). Dalam hal ini, tradisi Sengkure menjadi wahana 

komunikasi simbolik yang memungkinkan masyarakat meresapi nilai spiritual 

sekaligus nilai sosial secara bersamaan. 

Di sisi lain, interpretasi terhadap Sengkure mengalami perkembangan. 

Kalangan muda mulai menilai upacara ini tidak hanya sebagai bagian dari warisan 

budaya, tetapi juga sebagai media sosial untuk mempererat jaringan antar anggota 

komunitas, bahkan menjadi ajang ekspresi diri di media sosial. Perubahan makna 

ini menunjukkan bahwa individu secara aktif menafsirkan ulang simbol dan 

tindakan dalam tradisi sesuai dengan pengalaman dan konteks sosial mereka. 

Dengan demikian, Sengkure bukanlah sekadar tradisi turun-temurun yang 

dijalankan secara pasif. Ia adalah praktik sosial yang hidup dan terus dimaknai 

ulang oleh masyarakat. Tradisi ini bertahan bukan hanya karena diwariskan, tetapi 

karena mampu memberi ruang bagi setiap individu untuk mengartikulasikan ulang 

makna berdasarkan konteks sosial dan zamannya. (Bazancir, 2023). 

Ritual Sengkure memiliki keunikan tersendiri. Dalam tradisi ini, seorang 

pemuda desa akan mengenakan kostum khas yang terbuat dari ijuk pohon aren, 

tikar tua, dan topeng menyeramkan, yang kemudian diikat dengan tali rafia atau 

akar tumbuhan agar terlihat lebih autentik. Setelah persiapan selesai, sosok 

Sengkure ini diarak keliling kampung, melewati gang-gang sempit hingga jalan 

utama, diiringi oleh tabuhan musik tradisional khas daerah. Masyarakat, baik 

anak-anak maupun orang dewasa, selalu menyambut dengan antusias pawai ini, 

yang bukan sekadar tontonan, melainkan sebuah ritual komunikasi yang sarat 

makna. 

Tradisi Sengkure ini berfungsi sebagai media komunikasi, penelitian ini 

menggunakan teori Interaksionisme Simbolik dari (Herbert Blumer, 1969). Teori 

ini menyatakan bahwa manusia menciptakan makna dari simbol-simbol melalui 

interaksi sosial (Kholidi et al., 2022). Dalam konteks ritual Sengkure, simbol-

simbol seperti kostum, topeng, dan musik bukan hanya benda atau suara biasa, 

tetapi menjadi sarana komunikasi yang mengandung pesan dan nilai budaya yang 

kuat bagi masyarakat setempat. Perkembangan zaman dan modernisasi membawa 

tantangan tersendiri bagi kelestarian tradisi ini. Banyak generasi muda yang mulai 

kehilangan minat dan pemahaman terhadap makna serta nilai-nilai yang 

terkandung dalam ritual Sengkure. Hal ini mendorong pentingnya kajian 

mendalam untuk mendokumentasikan proses komunikasi simbolik dalam tradisi 

ini, sekaligus membantu upaya pelestarian budaya di Kabupaten Kaur. Sehingga 

peneliti tertarik untuk meneliti lebih dalam mengenai interaksi simbolik dalam 

upacara sengkure di kabupaten kaur. 

 

Metode Penelitian  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus, 

yang bertujuan untuk menganalisis interaksi simbolik secara mendalam mengenai 



650 Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,... 

 

 

makna simbolik dan fungsi komunikasi dari tradisi Sengkure dalam konteks 

budaya lokal masyarakat di Kecamatan Nasal, Kabupaten Kaur, Provinsi 

Bengkulu. Pendekatan ini dipilih karena karakteristik penelitian bersifat 

eksploratif dan interpretatif, dimana peneliti berusaha memahami fenomena 

budaya yang kompleks berdasarkan perspektif dan pengalaman langsung 

masyarakat yang terlibat dalam pelaksanaan ritual ini. Penelitian ini melibatkan 

dua belas informan kunci yang dipilih melalui teknik purposive sampling dengan 

kriteria spesifik untuk memastikan kedalaman data dan keragaman perspektif. 

Pemilihan informan didasarkan pada prinsip maximum variation sampling (Patton, 

2015), yang memungkinkan peneliti menangkap kompleksitas fenomena dari 

berbagai sudut pandang dan tingkat keterlibatan dalam tradisi Sengkure. Tabel 1 

menyajikan profil lengkap informan penelitian: 
Tabel 1. Data Informan Kunci dan Informan Pokok 

Kode 

Informan 

 

Kategori 

 

Usia 

 

Gender 

PK STT  

Peran dalam Tradisi 

 

TA-01 

 

Tetua Adat 

 

68 

 

L 

 

>40 tahun 

 

Menetap 

Penjaga memori 

kolektif, 

narasumber filosofi 

ritual 

 

TA-02 

 

Tetua Adat 

 

65 

 

L 

 

>40 tahun 

 

Menetap 

Otoritas kultural, 

pengambil 

keputusan ritual 

 

TA-03 

 

Tetua Adat 

 

68 

 

P 

 

>40 tahun 

 

Menetap 

Penjaga tradisi oral, 

transmisi 

Pengetahuan 

 

PA-01 

Partisipan 

Aktif 

 

45 

 

L 

 

15 tahun 

 

Menetap 

 

Koordinator persiapan 

ritual 

 

PA-02 

Partisipan 

Aktif 

 

52 

 

L 

 

20 tahun 

 

Menetap 

 

Pengiring musik 

tradisional 

 

PA-03 

Partisipan 

Aktif 

 

38 

 

L 

 

10 tahun 

Perantau 

(mudik 

rutin) 

Partisipan pawai, 

Dokumentator 

 

PA-04 

Partisipan 

Aktif 

 

41 

 

P 

 

12 tahun 

 

Menetap 

Koordinator logistik 

dan 

Konsumsi 

 

AP-01 

Aktor 

Pelaksana 

 

28 

 

L 

 

5 tahun 

Perantau 

(mudik 

rutin) 

 

Pelaku Sengkure 

(2024, 2025) 

 

AP-02 

Aktor 

Pelaksana 

 

25 

 

L 

 

7 tahun 

 

Menetap 

 

Pelaku Sengkure 

(2023, 2025) 

 

AP-03 

Aktor 

Pelaksana 

 

23 

 

L 

 

6 tahun 

 

Menetap 

 

Pelaku Sengkure 

(2023, 2024) 

 

TM-01 

Tokoh 

Masyarakat 

 

42 

 

L 

 

18 tahun 

 

Menetap 

Promotor budaya, 

pengelola 

media sosial 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

651 

 

 

 

TM-02 

Tokoh 

Masyarakat 

 

48 

 

L 

 

22 tahun 

 

Menetap 

Tokoh pendidikan 

lokal, 

fasilitator workshop 

budaya 

Keterangan: 

L = Laki-laki; P = Perempuan 

TA = Tetua Adat; PA = Partisipan Aktif; AP = Aktor Pelaksana; TM = Tokoh 

Masyarakat PK = Pengalaman Keterlibatan STT = Status Tempat Tinggal 

Kriteria Seleksi Informan Berdasarkan Kategori 

 

Informan Kunci  

Kategori ini terdiri dari tiga orang tetua adat (dua laki-laki dan satu 

perempuan) dengan kriteria: 

1) Berusia minimal 60 tahun dengan pengalaman terlibat dalam tradisi Sengkure 

lebih dari empat decade 

2) Memiliki pengetahuan komprehensif tentang filosofi, sejarah, dan prosedur 

pelaksanaan ritual  

3) Mampu mengartikulasikan dimensi simbolik dan nilai-nilai yang 

terinternalisasi dalam praktik ritual 

4) Pernah menjabat sebagai ketua adat maupun sedang mengemban tugas sebagai 

ketua adat 

 

Informan Pokok 

1) Pengalaman langsung sebagai pelaku utama dalam minimal dua kali 

pelaksanaan ritual.  

2) Kesediaan mengartikulasikan pengalaman subjektif dalam proses transformasi 

identitas ritual 

1) Terlibat aktif dalam upaya pelestarian dan revitalisasi tradisi Sengkure 

2) Berperan sebagai mediator antara nilai tradisional dan tuntutan konteks 

modern 

3) Pengalaman dalam promosi budaya lokal melalui media digital dan inisiatif 

komunitas 

4) Besedia memberikan informasi dalam penelitian ini 

 

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama yang saling 

melengkapi, yaitu wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan analisis 

dokumen. Wawancara mendalam dilakukan kepada sejumlah informan kunci, 

termasuk tetua adat, tokoh masyarakat, pemuda yang memerankan sosok 

Sengkure, serta warga yang aktif terlibat dalam pelaksanaan tradisi. Metode ini 

memungkinkan peneliti untuk memperoleh pemahaman yang kaya dan mendalam 

mengenai persepsi, interpretasi, serta pengalaman subjektif informan terkait 

simbol-simbol dan nilai yang terkandung dalam tradisi sengkure. 

Teknik observasi partisipatif juga digunakan sebagai bagian penting dari 

metode penelitian ini. Peneliti turut hadir dan mengikuti secara langsung berbagai 

tahapan pelaksanaan tradisi Sengkure, mulai dari proses persiapan kostum, 

pengiring musik tradisional, hingga pawai keliling kampung saat hari raya Idul 

Fitri. Melalui observasi ini, peneliti dapat mengamati secara langsung interaksi 

sosial, keterlibatan masyarakat, serta bagaimana simbol-simbol budaya dimaknai 



652 Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,... 

 

 

dan dijalankan dalam praktik sehari-hari. Teknik ini memberikan peneliti 

pemahaman kontekstual yang mendalam atas dinamika sosial dan nilai budaya 

lokal yang hidup dalam masyarakat Kecamatan Nasal. 

Penelitian ini menggunakan analisis dokumen sebagai pelengkap. Dokumen 

yang dianalisis mencakup sumber-sumber tertulis mengenai sejarah dan 

pelaksanaan tradisi Sengkure, artikel berita lokal, serta kajian akademik tentang 

budaya masyarakat Kaur. Analisis dokumen ini membantu peneliti memperkuat 

konteks historis dan kultural, serta mengidentifikasi simbol-simbol yang memiliki 

makna khusus dalam pelaksanaan ritual. Proses analisis data, digunakan 

pendekatan analisis tematik, yakni dengan mengidentifikasi dan mengelompokkan 

tema-tema utama yang muncul dari data wawancara, observasi, dan dokumen. 

Data dianalisis secara berulang untuk menemukan pola-pola makna yang 

konsisten dan relevan. (Coker, 2021) Peneliti juga menerapkan strategi triangulasi 

sebagai upaya meningkatkan kredibilitas dan validitas data. Triangulasi dilakukan 

dengan membandingkan hasil dari berbagai teknik pengumpulan data dan sumber 

informasi yang berbeda, guna memastikan temuan yang diperoleh benar-benar 

mencerminkan realitas sosial yang ada. 

Analisis data dalam penelitian ini menggunakan model analisis interaktif 

Miles dan Huberman yang terdiri dari tiga tahap: reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan dengan menyeleksi, memfokuskan, 

dan menyederhanakan data mentah dari lapangan, khususnya yang berkaitan 

dengan simbol-simbol ritual, pola interaksi, dan konstruksi makna. Penyajian data 

dilakukan melalui matriks simbol-makna, diagram alur upacara, yang 

memvisualisasikan hubungan antar elemen simbolik. Penarikan kesimpulan 

dilakukan secara iteratif dengan mengidentifikasi pola hierarki simbolik, negosiasi 

makna antar generasi, dan fungsi komunikasi multi-level, yang kemudian 

diverifikasi melalui member checking dan triangulasi sumber. Dalam tradisi 

penelitian kualitatif interpretatif, transparansi mengenai posisi peneliti dan refleksi 

kritis terhadap potensi bias merupakan prasyarat penting untuk membangun 

kredibilitas dan trustworthiness (Lincoln & Guba, 1985). Peneliti menyadari 

bahwa dalam studi etnografis, subjektivitas peneliti bukanlah sesuatu yang harus 

dieliminasi sepenuhnya, melainkan diakui dan dikelola secara sistematis sebagai 

bagian integral dari proses produksi pengetahuan. 

 

Pembahasan 

Hasil Penelitian Pada Upacara Sengkure merupakan tradisi unik yang 

dilakukan oleh masyarakat Suku Nasal di Kabupaten Kaur, Provinsi Bengkulu. 

Tradisi ini hanya berlangsung sekali dalam setahun, tepatnya pada hari Raya Idul 

Fitri (1 Syawal) dari pukul 14.00 hingga 17.00 WIB. Upacara ini melibatkan 

pemuda desa yang menyamar sebagai makhluk menakutkan dengan menggunakan 

kostum dari ijuk dan topeng dari tikar pandan. Herbert Blumer, sebagai tokoh 

utama dalam pengembangan teori interaksi simbolik, mengidentifikasi tiga premis 

dasar yang menjadi landasan analisis: (1) manusia bertindak terhadap sesuatu 

berdasarkan makna yang dimiliki hal tersebut bagi mereka, (2) makna tersebut 

muncul dari interaksi sosial, dan (3) makna tersebut dimodifikasi melalui 

interpretasi yang digunakan individu dalam menghadapi hal-hal yang dijumpainya   



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

653 

 

 

Gambar 1: Peneliti Mengikuti Kegiatan 
 

Premis Pertama: Makna sebagai Dasar Tindakan 

Dalam kerangka premis pertama Blumer, bahwa manusia bertindak terhadap 

sesuatu berdasarkan makna yang dilekatkan pada objek tersebut (Oktaviani, 2022), 

tindakan peserta Upacara Sengkure dapat dipahami sebagai respons terhadap 

makna simbolik yang terbentuk secara sosial. Kostum dan atribut yang digunakan, 

waktu pelaksanaan, hingga lokasi upacara bukan sekadar elemen pelengkap, 

melainkan mengandung makna yang dalam dan mengarahkan perilaku masyarakat 

suku nasal, kostum yang dikenakan oleh para pemuda, seperti pakaian dari ijuk 

dan topeng tikar pandan, merepresentasikan simbol-simbol khas yang sudah lama 

dikenal dalam tradisi masyarakat. Ijuk, dengan teksturnya yang kasar dan warna 

gelap, melambangkan kekuatan alam yang liar sekaligus menakutkan. Sementara 

itu, topeng dari tikar pandan yang menutupi wajah menciptakan efek anonimitas 

dan transformasi identitas, mengubah individu biasa menjadi sosok simbolik yang 

dianggap sebagai perwujudan makhluk gaib atau entitas penjaga spiritual desa.  

Dalam konteks ini, makna ketakutan bukan untuk menakut-nakuti secara 

literal, melainkan untuk mengusir energi negatif, menolak bala, serta menciptakan 

ruang refleksi spiritual pasca-Ramadan, makna juga termanifestasi dalam 

pemilihan waktu dan tempat pelaksanaan upacara. upacara ini dilangsungkan tepat 

pada Hari Raya Idul Fitri, yang secara spiritual dipahami sebagai momen 

kemenangan dan kesucian setelah sebulan berpuasa. Bagi masyarakat suku nasal, 

momen ini bukan hanya penanda hari besar keagamaan, melainkan juga saat yang 

tepat untuk melakukan pembersihan diri secara lahir dan batin. Tradisi ini 

dimaknai sebagai penyempurna ibadah, memperkuat nilai kebersamaan, dan 

menegaskan kembali identitas komunal setelah satu bulan refleksi diri. 

Lokasi upacara yang melintasi tiga desa utama Ulak Pandan, Gedung 

Menung, dan Tanjung Betuah sebelum berakhir di Sungai Nasal, juga bukan 

sekadar rute geografis, melainkan representasi dari perjalanan spiritual kolektif. 

Sungai sebagai elemen penutup prosesi memiliki makna simbolik yang kuat dalam 

budaya lokal, yakni sebagai tempat penyucian, pembuangan energi negatif, serta 

pembaruan spiritual. Mandi di sungai menjadi simbol dari penghilangan dosa, 

konflik sosial, dan ketegangan dalam kehidupan sehari-hari, sekaligus sebagai 

sarana untuk menyambut lembaran baru yang lebih bersih. Adapun Tabel 

inventarisasi simbol dan makna sebagai berikut: 

 

 



654 Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,... 

 

 

Gambar 2: Inventarisasi Simbol dan Makna 
 

Premis Kedua: Makna Muncul dari Interaksi Sosial 

Dalam kerangka premis kedua dari teori interaksi simbolik Herbert Blumer, 

makna-makna tidak muncul secara inheren dari objek atau tindakan, tetapi 

dibentuk melalui proses interaksi sosial (Socioloskog & Kulture, 2022). Upacara 

Sengkure merupakan contoh konkret dari bagaimana makna budaya dikonstruksi, 

disebarkan, dan dipertahankan dalam jaringan komunikasi sosial masyarakat Suku 

Nasal. Makna-makna dalam tradisi ini tumbuh dan berkembang dari interaksi 

antar komunitas, khususnya melalui narasi lisan dan cerita rakyat. Kisah tentang 

makhluk menakutkan yang menjadi dasar simbol Sengkure diturunkan secara 

turun-temurun dalam bentuk dongeng yang diceritakan kepada anak-anak sebelum 

tidur. Tradisi oral ini bukan sekadar hiburan, melainkan bentuk awal dari 

pendidikan budaya yang menyematkan nilai, rasa takut simbolik, dan 

penghormatan terhadap kekuatan alam serta spiritualitas lokal. Interaksi di ruang 

domestik seperti keluarga menjadi fondasi awal dari konstruksi makna yang 

kemudian diperkuat melalui praktik komunal di ruang sosial yang lebih luas. 

Masyarakat tidak sekadar menerima makna tersebut secara pasif. dalam 

setiap pelaksanaan upacara, terjadi kontribusi interpretatif dari berbagai individu 

dan kelompok yang menyesuaikan makna simbolik dengan konteks dan 

pengalaman hidup mereka. Proses ini menunjukkan bahwa tradisi Sengkure 

bersifat dinamis makna-maknanya terus diperbarui melalui pengalaman kolektif 

yang berlangsung setiap tahun. Salah satu bentuk interaksi sosial yang paling 

nyata terlihat dalam ritual berjabat tangan dan bermaafan antara pelaku Sengkure 

dan masyarakat. Meski pelaku menggunakan kostum menakutkan, masyarakat 

secara sadar menjalin kontak fisik dengannya. Tindakan berjabat tangan ini bukan 

sekadar formalitas Idul Fitri, melainkan simbol keberanian, penerimaan, dan 

rekonsiliasi. Melalui simbol tersebut, komunitas secara kolektif memaknai ritual 

sebagai wujud dari keberanian menghadapi masa lalu, serta semangat untuk 

menyambut masa depan dengan hati yang bersih. Makna ini tidak melekat pada 

tindakan itu sendiri, melainkan dibentuk melalui kesepakatan sosial yang telah 

lama tumbuh dalam komunitas. 

Selain itu, upacara Sengkure juga berfungsi sebagai media untuk 

memperkuat ikatan komunal, terutama bagi warga perantauan yang pulang 

kampung. Dalam konteks ini, tradisi tidak hanya menjadi ruang spiritual atau 

kultural, tetapi juga ruang sosial untuk menjalin silaturahmi lintas generasi. 

Interaksi sosial yang tercipta di dalamnya memperkuat solidaritas horizontal antar 

warga desa serta solidaritas vertikal antara generasi tua dan muda, yang menjadi 

fondasi penting bagi keberlanjutan budaya. Makna-makna dalam Upacara 

Sengkure tidak berdiri sendiri, melainkan muncul dari dan melalui interaksi sosial 

yang intens dan berkelanjutan. Proses ini sepenuhnya merefleksikan premis kedua 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

655 

 

 

Blumer, bahwa makna bersifat sosial dibentuk, dinegosiasikan, dan disepakati 

dalam konteks relasi antar manusia. 

Gambar 3. Pawai Sengkure 

 

Premis Ketiga: Modifikasi Makna Melalui Interpretasi 

Premis ketiga dari teori interaksi simbolik Herbert Blumer menyatakan 

bahwa makna tidak bersifat tetap, melainkan terus dimodifikasi melalui proses 

interpretasi individu maupun kolektif(Topfer & Behrmann, 2021). Dalam konteks 

upacara Sengkure, dinamika perubahan makna sangat nyata, terutama dalam 

respons masyarakat terhadap perubahan zaman, perkembangan teknologi, dan 

tuntutan sosial baru. Tradisi Sengkure yang awalnya sarat dengan makna mistis 

dan spiritual, kini mengalami modifikasi interpretatif yang menjadikannya lebih 

adaptif terhadap konteks modern. Transformasi ini tidak menghapus esensi sakral 

dari ritual, melainkan menambahkan lapisan makna baru yang memperluas 

fungsinya sebagai sarana ekspresi budaya, ajang silaturahmi, hingga promosi 

pariwisata daerah. 

Sengkure diinterpretasikan sebagai aset budaya yang tidak hanya 

merepresentasikan identitas lokal, tetapi juga memiliki nilai jual untuk menarik 

wisatawan dan memperkuat citra daerah. Interpretasi semacam ini menunjukkan 

bagaimana simbol-simbol budaya dapat dimodifikasi untuk merespons kebutuhan 

kolektif baru tanpa kehilangan makna awalnya. Peran media dan teknologi digital 

turut mempercepat proses reinterpretasi tradisi ini. melalui dokumentasi video, 

artikel daring, hingga unggahan di media sosial, upacara Sengkure kini dapat 

diakses oleh masyarakat di luar komunitas Suku Nasal. Ruang digital ini menjadi 

arena baru di mana makna-makna simbolik dipertemukan, ditafsirkan ulang, dan 

disebarluaskan ke audiens yang lebih luas. Teknologi digital bukan hanya 

memperluas jangkauan, tetapi juga memungkinkan partisipasi multivokal dalam 

produksi makna (Marini, 2024). 

Perubahan interpretasi juga tampak jelas pada generasi muda Suku Nasal. 

Jika generasi sebelumnya lebih terlibat dalam sisi ritual dan spiritual, generasi 

muda kini tampil sebagai mediator budaya yang menggabungkan tradisi dengan 

ekspresi kontemporer. Mereka tidak hanya memainkan peran dalam pelaksanaan 

upacara, tetapi juga berperan sebagai dokumentator, kreator konten, dan promotor 

budaya melalui media digital. Dalam hal ini, makna Sengkure bergeser menjadi 

simbol identitas kultural yang fleksibel dan inklusif, yang dapat dibawa ke dalam 

berbagai konteks tanpa kehilangan akar budayanya. 

Upacara Sengkure membuktikan bahwa tradisi tidak bersifat kaku, 

melainkan terus mengalami pembaruan makna seiring perubahan sosial dan 

kultural. Proses modifikasi ini merupakan bukti nyata dari premis ketiga Blumer, 

bahwa manusia aktif dalam menafsirkan ulang simbol-simbol budaya berdasarkan 



656 Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,... 

 

 

pengalaman, kebutuhan, dan lingkungan mereka. Interpretasi yang beragam ini 

justru memperkaya tradisi dan memastikan keberlanjutannya di tengah masyarakat 

yang terus berubah(Sihabudin, 2024). Untuk memahami bagaimana interaksi 

simbolik berlangsung secara prosedural, berikut adalah alur komunikasi dalam 

Upacara Sengkure: 

Gambar 4. Urutan upacara sengkure 

 

Diagram di atas menunjukkan bahwa Upacara Sengkure bukan sekadar 

rangkaian aktivitas yang terpisah-pisah, melainkan sebuah narasi simbolik yang 

terstruktur dengan beginning, middle, dan end yang jelas. Setiap tahapan 

membangun fondasi makna untuk tahapan berikutnya, menciptakan pengalaman 

transformatif yang progresif. Beberapa observasi penting dari analisis alur ini: 

Pertama, terdapat eskalasi intensitas simbolik dari tahap persiapan (yang 

masih bersifat profan dan praktis) menuju tahap puncak di Sungai Nasal (yang 

sangat sakral dan transformatif), sebelum akhirnya de-eskalasi kembali ke ruang 

sosial biasa pada tahap penutup. Pola ini sesuai dengan model ritual Victor Turner 

(1969) tentang fase preliminal (persiapan), liminal (transformasi), dan postliminal 

(reintegrasi). Kedua, multi-direksionalitas komunikasi sangat mencolok. Pada 

setiap tahap, terdapat komunikasi vertikal (manusia-spiritual), horizontal (antar 

manusia), dan internal (refleksi diri) yang berlangsung simultan. Ini memperkuat 

argumen bahwa simbol-simbol dalam Sengkure berfungsi sebagai "bahasa total" 

yang melampaui komunikasi verbal biasa. Ketiga, Sungai Nasal sebagai kulminasi 

simbolik sangat konsisten dalam narasi semua informan. Tidak satu pun informan 

yang menganggap tahap lain lebih penting dari momen di sungai, yang 

menunjukkan konsensus kultural yang kuat tentang hierarki sakralitas dalam 

struktur ritual. Keempat, fleksibilitas dalam uniformitas. Meskipun struktur lima 

tahap ini konsisten, terdapat ruang untuk variasi individual dalam cara setiap 

peserta mengalami dan memaknai setiap tahapan. Beberapa peserta lebih 

menekankan aspek spiritual (terutama generasi tua), sementara yang lain lebih 

menekankan aspek sosial-rekreatif (terutama generasi muda). Fleksibilitas ini 

justru menjadi kekuatan tradisi, karena memungkinkan berbagai individu dengan 

motivasi berbeda untuk berpartisipasi secara bermakna. 

Visualisasi alur komunikasi ini memvalidasi premis ketiga Blumer bahwa 

makna terus dimodifikasi melalui proses interpretasi. Setiap individu "membaca" 

sekuensi ritual ini dengan cara yang sedikit berbeda, namun kerangka struktural 

yang sama memastikan bahwa interpretasi-interpretasi individual tersebut tetap 

terikat dalam kesatuan makna kolektif yang lebih besar. 

 

Perspektif Komparatif Sengkure dalam Dialog dengan Tradisi Sekujang 

Untuk memperluas jangkauan teoritis temuan dan menghindari insularity 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

657 

 

 

analisis, penelitian ini menempatkan Upacara Sengkure dalam dialog komparatif 

dengan tradisi ritual serupa yang dipraktikkan di wilayah geografis yang 

berdekatan. Analisis komparatif dilakukan terhadap upacara Sekujang di 

Kabupaten Seluma, Bengkulu, yang menunjukkan kesamaan struktural relevan 

namun juga variasi kontekstual yang mencerahkan pemahaman tentang konstruksi 

makna kultural. 

Perbandingan sistematis antara tradisi Sengkure dan Sekujang mengungkap 

empat dimensi kesamaan fundamental yang mencerminkan proses sinkretisme, 

simbolisme material, transformasi identitas, dan fungsi sosial dalam kehidupan 

masyarakat. Pertama, dari segi temporalitas ritual, keduanya dilaksanakan pada 

Hari Raya Idul Fitri (1 Syawal), yang menunjukkan integrasi antara praktik lokal 

dan nilai-nilai Islam. Pemilihan waktu tersebut bukan sekadar kebetulan, 

melainkan strategi legitimasi kultural untuk mempertahankan tradisi pra-Islam 

dalam bingkai keagamaan yang diterima secara luas. Kedua, pada aspek 

materialitas simbolik, penggunaan ijuk pohon aren sebagai kostum ritual 

menandakan makna liminalitas.  

Dalam perspektif semiotika material, ijuk dengan tekstur kasar dan warna 

gelap melambangkan kekuatan alam liar dan transendensi, sekaligus menjadi 

penanda transformasi pelaku dari status profan menuju sakral. Ketiga, dari sisi 

transformasi identitas, kedua ritual merepresentasikan fase liminal sebagaimana 

dijelaskan Turner (1969), yakni kondisi transisi di mana individu melepaskan 

status sosial normalnya dan memasuki ruang simbolik yang memungkinkan 

terciptanya communitas ikatan sosial egaliter yang melampaui hierarki. Keempat, 

dari perspektif fungsionalis, Sengkure dan Sekujang berfungsi sebagai sarana 

rekonsiliasi dan pemulihan kohesi sosial setelah periode Ramadan yang 

berorientasi pada disiplin spiritual individual. Melalui ritual berjabat tangan dan 

saling memaafkan, kedua tradisi ini memperkuat solidaritas komunal sekaligus 

menjaga kesinambungan harmoni sosial dalam masyarakat. 

Meskipun Sengkure dan Sekujang berbagi repertoar simbolik yang serupa, 

keduanya menunjukkan perbedaan kontekstual yang mencerminkan negosiasi 

makna dalam lingkungan sosio-kultural masing-masing. Pada aspek politik 

anonimitas, Sengkure menggunakan topeng tikar pandan yang menutupi seluruh 

wajah pelaku untuk menciptakan anonimitas total, memungkinkan transformasi 

identitas dari individu sehari-hari menjadi persona ritual yang impersonal dan 

kolektif. Sebaliknya, pada Sekujang, penggunaan topeng bersifat lebih fleksibel 

sebagian pelaku bahkan menampakkan wajah sehingga batas antara identitas 

personal dan identitas ritual menjadi lebih cair. Perbedaan ini menandai variasi 

cara komunitas menegosiasikan relasi antara individu dan kolektif.  

Dari sisi geografi sakral, Sengkure memiliki rute tetap melintasi tiga desa 

hingga berakhir di Sungai Nasal yang dimaknai sebagai ruang penyucian simbolik, 

sedangkan Sekujang menunjukkan fleksibilitas rute dan destinasi yang disesuaikan 

dengan kondisi geografis tanpa kehilangan esensi perjalanan spiritual kolektifnya. 

Dalam hal temporalitas, Sengkure berlangsung dengan struktur waktu yang ketat 

dan teratur (14.00–17.00 WIB) untuk menciptakan keteraturan dan prediktabilitas 

ritual, sedangkan Sekujang lebih spontan dan lentur dalam durasi, menyesuaikan 

energi serta partisipasi komunitas.  

Dari segi hierarki makna, Sengkure lebih menekankan dimensi spiritual dan 

fungsi pengusiran bala sebagai esensi utama, sementara Sekujang lebih 



658 Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,... 

 

 

menonjolkan aspek hiburan dan perayaan komunal dengan nuansa spiritual 

sebagai pelengkap. Secara teoretis, perbedaan ini memperkuat pandangan Blumer 

dalam teori interaksi simbolik bahwa makna tidak melekat secara inheren pada 

simbol, melainkan terbentuk melalui interaksi sosial yang kontekstual. Selaras 

dengan konsep “culture as toolkit” dari Swidler (1986), kedua komunitas tidak 

sekadar mewarisi budaya secara pasif, tetapi secara aktif memilih, memodifikasi, 

dan menggabungkan elemen-elemen simbolik sesuai dengan kondisi lokal dan 

aspirasi kolektif. Dalam konteks ini, Sengkure dan Sekujang menjadi bukti bahwa 

tradisi kultural bukanlah entitas statis, melainkan repertoar dinamis yang terus 

dinegosiasikan, diadaptasi, dan diproduksi ulang untuk memperkuat identitas lokal 

sekaligus menjaga keterhubungan dengan jaringan budaya regional yang lebih 

luas. 

 

Genealogi Tradisi Transformasi Historis Upacara Sengkure 

Untuk memahami Sengkure sebagai living tradition yang terus berevolusi, 

analisis sinkronik tentang makna simbolik kontemporer perlu dilengkapi dengan 

perspektif diakronik tentang transformasi historis ritual. Bagian ini merekonstruksi 

genealogi Upacara Sengkure melalui berdasarkan hasil penelitian para informan 

penelitian dan analisis perubahan sosio-kultural yang mempengaruhi praktik ritual 

lintas waktu. 

Fase I: Era Pra-Kolonial  

Rekonstruksi periode ini bergantung pada memori kolektif yang dituturkan 

oleh tetua adat kepada generasi sebelumnya. Menurut TA-01 (laki-laki, 68 tahun), 

pengetahuan tentang praktik Sengkure masa lalu diperoleh melalui transmisi oral 

dari kakek-nenek:“amun cerite urang tuhe kami dulu, sengkure nilah ade sejak 

zaman ninik muyang, bentuknye beda dengan uluk kini, nye lebih sederhana yang 

pestinye lah jadi bagian nday hidup urang nasal” 

"Menurut cerita orang tua kami dulu, Sengkure sudah ada sejak zaman 

nenek moyang. Bentuknya memang berbeda dengan sekarang, lebih sederhana. 

Yang pasti, ini sudah menjadi bagian dari kehidupan masyarakat Nasal sejak 

lama." 

Diperkuat dengan pernyatan TA-03 (perempuan, 68 tahun) menambahkan 

informasi tentang perubahan dimensi spiritual dalam ritual: 

“kalu nurut cerite urang tuhe dulu, ade jampian due-due tetentu yang 

nyertai ritual ni, lame-kelamean makin kuat ajaran islam di Masyarakat kami, 

praktik-praktik yang di anggap de sesui, dengan ajaran islam pelahan 

disesuaikan, yang betahan sebagai tradisi kebersamaan” 

"Kalau menurut cerita orang-orang tua dulu, ada doa-doa dan bacaan 

tertentu yang menyertai ritual ini. Seiring dengan semakin kuatnya ajaran Islam 

di masyarakat kami, praktik-praktik yang dianggap tidak sesuai dengan ajaran 

Islam perlahan disesuaikan. Yang bertahan adalah esensinya sebagai tradisi 

kebersamaan." 

Narasi ini mengindikasikan bahwa Sengkure telah mengalami proses 

akulturasi dengan nilai-nilai Islam yang semakin dominan pada periode awal abad 

ke-20, meskipun detail historis spesifik sulit diverifikasi karena keterbatasan 

dokumentasi tertulis. 

Fase II: Periode Pasca-Kemerdekaan  

Periode ini ditandai oleh intensifikasi Islamisasi dan pembentukan identitas 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

659 

 

 

nasional Indonesia. Berdasarkan berdasarkan hasil penelitian PA-02 (laki-laki, 52 

tahun), terdapat dinamika negosiasi antara tradisi lokal dengan pemahaman 

keagamaan:“Bak ku pernah cerite amun dulu sempat ade pedebatan tentang 

sengkure ni, apekah buleh dilakukan atau debulih disisi agame. Tapi akhirnye 

disepakati bahwasannye ini tradisi budaye, ayen bagian ndai ibadag. Makenye 

pelaksanaanye dijalankan amunlah adu sembayang idul fitri, sebagai bagian ndai 

perayean yang de betentangan dengan ajaran islam.” 

"Bapak saya pernah bercerita bahwa dulu sempat ada perdebatan tentang 

Sengkure ini, apakah boleh dilakukan atau tidak dari sisi agama. Tapi akhirnya 

disepakati bahwa ini adalah tradisi budaya, bukan bagian dari ibadah. Makanya 

pelaksanaannya ditempatkan setelah shalat Idul Fitri, sebagai bagian dari 

perayaan yang tidak bertentangan dengan ajaran Islam." 

Narasi ini menunjukkan adanya proses negosiasi identitas kultural yang 

memposisikan Sengkure sebagai tradisi budaya yang kompatibel dengan praktik 

keagamaan masyarakat. Penempatan ritual pada momen Idul Fitri mencerminkan 

strategi integrasi tradisi lokal ke dalam kerangka perayaan Islam. 

Menurut TA-02 (laki-laki, 65 tahun), periode Orde Baru tidak membawa 

represi eksplisit terhadap Sengkure, namun tradisi ini lebih banyak dipraktikkan 

dalam ruang komunal internal tanpa publikasi luas: “Waktu dulu, sengkure tetap 

dilakukan, tapi de luk kini rami dikenal bayak urang. Lebih tetutup hanye untuk 

Masyarakat sinilah.” 

"Pada masa itu, Sengkure tetap dilakukan, tapi tidak seperti sekarang yang 

ramai dan dikenal banyak orang. Lebih tertutup, hanya untuk masyarakat 

setempat." 

Fase III: Era Reformasi  

Keruntuhan Orde Baru pada 1998 membuka ruang politik dan kultural untuk 

revitalisasi identitas lokal. Era Reformasi ditandai oleh kebijakan otonomi daerah 

dan pengakuan terhadap keberagaman budaya. Dalam konteks ini, Sengkure 

mengalami transformasi dari ritual komunal yang relatif tertutup menjadi praktik 

budaya yang dipromosikan secara publik. 

TM-01 (laki-laki, 42 tahun), seorang promotor budaya lokal, menjelaskan 

perubahan orientasi terhadap tradisi:“Setelah tahun 2000-an, ade pehatian lebih 

besak ndai pemerintah daerah tehadap budaye local. Sengkure mulai disimpan 

dicatat dengan lebih helau, kami juge mulai mengenalkan supaye urang bayak 

tahu, ntah itu jeme kaur ataupun jeme luar” 

"Setelah tahun 2000-an, ada perhatian lebih besar dari pemerintah daerah 

terhadap budaya lokal. Sengkure mulai didokumentasikan dengan lebih baik. 

Kami juga mulai mempromosikannya agar lebih dikenal, baik oleh masyarakat 

Kaur sendiri maupun dari luar."   

 

Transformasi Material dan Estetika 

Informan menjelaskan perubahan dalam aspek material ritual. TA-01 dan 

TA-03 menjelaskan bahwa dahulu topeng dan atribut Sengkure dibuat dari bahan 

alami seperti tikar pandan, daun kelapa, dan pewarna dari tanah liat. Kini, topeng 

sering dibeli dari pasar atau dibuat oleh perajin lokal dengan bahan yang lebih 

tahan lama dan estetis. 

PA-02 menambahkan bahwa iringan musik juga mengalami modernisasi: 

“mpayni cuman gunekan gendang dengan serunai bambu, amun kini lah pakai 



660 Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,... 

 

 

sound system untuk memperkuat suare, supaye lebih meriah dan dihelung bayak 

urang” 

"Dulu hanya menggunakan gendang dan serunai bambu. Sekarang ada 

sound system untuk memperkuat suara, supaya lebih meriah dan bisa didengar 

lebih banyak orang." 

PA-04 (perempuan, 41 tahun) menegaskan bahwa perubahan ini adalah 

bentuk adaptasi, bukan degradasi makna:“Kami hanye nyesuaikan tampilan, amun 

maknanye same sebagai tande Syukur dan kebersamean” 

"Kami hanya menyesuaikan tampilan, tapi maknanya tetap sama sebagai 

tanda syukur dan kebersamaan." 

 

Urbanisasi dan Fenomena Mudik 

Migrasi penduduk muda ke kota-kota besar membawa dinamika baru dalam 

praktik Sengkure. Fenomena mudik Lebaran memperkuat fungsi Sengkure sebagai 

ritual rekoneksi dengan akar budaya. AP-01 (laki-laki, 28 tahun), seorang perantau 

yang bekerja di Jakarta, menyatakan:“Sengkure tu momen penting untuk ku, di 

Jakarta aku sibuk dengan kerejean dengan pule jauh dengan keluarge. Tapi pas 

balek dusun dan ngikut sengkurean, aku ngerase tehubung agi dengan kuminitas 

ku nginatkan aku ndai mane asal ku” 

"Sengkure itu momen penting buat saya. Di Jakarta, saya sibuk dengan 

pekerjaan dan jauh dari keluarga. Tapi pas pulang kampung dan ikut Sengkure, 

saya merasa terhubung lagi dengan komunitas saya. Ini seperti mengingatkan 

saya dari mana saya berasal." 

TM-02 (laki-laki, 48 tahun) memperkuat observasi ini:“Bayak urang nasal 

yang merantau selalu usahe balek yeraye untuk ikut sengkure, ini jadi ajang reuni 

betemu keluarge dan Kawan lame. Jadi fungsinye ayen untuk ritual budaye saje 

tapi juge pengikat sosial” 

"Banyak warga Nasal yang merantau selalu berusaha pulang saat Lebaran 

untuk ikut Sengkure. Ini menjadi ajang reuni, bertemu keluarga dan teman lama. 

Jadi fungsinya bukan hanya ritual budaya, tapi juga pengikat sosial." 

Dalam konteks mobilitas modern, Sengkure tidak hanya berfungsi sebagai 

praktik ritual, tetapi juga sebagai mekanisme yang memfasilitasi sense of 

belonging terhadap komunitas asal. 

 

Teknologi Digital dan Visibilitas Publik 

Penetrasi media digital mengubah cara tradisi didokumentasikan dan 

disebarluaskan. Sengkure yang sebelumnya hanya dapat dialami melalui 

partisipasi langsung atau transmisi oral, kini direpresentasikan melalui platform 

digital. 

Para aktor pelaksana muda (AP-01, AP-02, AP-03) aktif 

mendokumentasikan kegiatan dan membagikannya melalui media sosial. AP-01 

menjelaskan:“Kami foto dan vidiokan sengkure, adutu kami posting ke Instagram 

dan facebook, paling bayak di facebook, bayak Kawan-kawan ndai luar kaur yang 

jadi tahu tentang tradisi ini, ade yang ngicek endak datang nginak langsung” 

"Kami foto dan video saat Sengkure, lalu posting ke Instagram dan 

Facebook. Paling banyak difacebook, Banyak teman-teman dari luar Kaur yang 

jadi tahu tentang tradisi ini. Ada yang bilang mau datang lihat langsung." 

TM-01 menambahkan strategi promosi digital:“Kami mulai aktif di media 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

661 

 

 

sosial sejak beberape tahun terakhir, postingan tentang sengkure dapat respon 

baik, bayak yang tertarik. Ini membantu tradisi kami lebih dikenal, terutame oleh 

generasi mude” 

"Kami mulai aktif di media sosial sejak beberapa tahun terakhir. Postingan 

tentang Sengkure mendapat respon baik, banyak yang tertarik. Ini membantu 

tradisi kami lebih dikenal, terutama oleh generasi muda." 

Meski demikian, beberapa tetua adat mengekspresikan kehati-hatian 

terhadap eksposur berlebihan. TA-02 menyatakan:“Aku keriangan sengkure kini 

dikenal bayak urang, tapi aku juge beharap urang datang benar-benar ndak 

mehami makne dibaliknye ayen sekedar untuk foto-foto saje, sengkure tu ade nilai 

sakral yang harus dihormati” 

"Saya senang Sengkure sekarang dikenal banyak orang. Tapi saya juga 

berharap orang yang datang benar- benar ingin memahami makna di baliknya, 

bukan hanya untuk foto-foto saja. Sengkure itu punya nilai sakral yang harus 

dihormati." 

Kekhawatiran ini menunjukkan adanya tension antara keinginan 

mempromosikan tradisi untuk keberlanjutannya dengan kebutuhan menjaga 

kesakralan dan mencegah trivialisasi budaya. 

 

Implikasi Transformasi: Kontinuitas dan Perubahan 

Data dari informan menunjukkan bahwa Sengkure mengalami transformasi 

relevan dalam tiga dimensi: 

a) Dimensi Material: Perubahan dari bahan alami ke material modern dan 

penambahan teknologi audio dalam iringan musik. 

b) Dimensi Sosial: Dari ritual komunal internal menjadi praktik budaya dengan 

visibilitas publik yang lebih luas, termasuk fungsi baru sebagai rite of return 

bagi perantau. 

c) Dimensi Representasi: Dari transmisi oral dan pengalaman langsung menjadi 

praktik yang juga direpresentasikan dan disebarluaskan melalui media digital. 

Namun, menurut mayoritas informan, transformasi ini tidak menghilangkan 

esensi Sengkure sebagai simbol syukur, kebersamaan, dan kohesi sosial. PA-03 

(laki-laki, 38 tahun) menyimpulkan:“Bentuknye mungkin berubah tapi inti dari 

sengkure tetap same, tentang kumpul saling memehafkan dan ngerayekan 

kebersamaan sebagai satu suku” 

"Bentuknya mungkin berubah, tapi inti dari Sengkure tetap sama. Ini 

tentang berkumpul, saling memaafkan, dan merayakan kebersamaan sebagai satu 

komunitas." 

Sengkure menunjukkan karakteristik yang mampu beradaptasi dengan 

perubahan sosio-kultural tanpa kehilangan fungsi dan makna fundamentalnya bagi 

komunitas Suku Nasal. 

 

 



662 Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,... 

 

 

Gambar 5. Topeng Sengkure yang lama dan yang baru 
 

Salah satu temuan penelitian ini adalah adanya pola negosiasi makna yang 

berbeda antargenerasi dalam memahami dan mempraktikkan Upacara Sengkure. 

Perbedaan ini bukan konflik atau fragmentasi, melainkan bentuk adaptasi 

interpretatif yang memungkinkan tradisi tetap relevan dan bermakna bagi berbagai 

kelompok usia dalam konteks sosial yang terus berubah. Temuan ini memperkuat 

premis ketiga Blumer tentang modifikasi makna melalui interpretasi, sekaligus 

menunjukkan bahwa proses interpretasi tersebut tidak terjadi secara individual-

atomistik, melainkan dalam pola-pola generasional yang dapat diidentifikasi. 

Para informan dari kategori tetua adat dan partisipan senior (usia 50 tahun ke 

atas) secara konsisten menekankan dimensi religius-spiritual sebagai esensi 

fundamental dari Upacara Sengkure. Bagi mereka, ritual ini pertama dan terutama 

adalah sarana penyucian diri pasca-Ramadan dan penolakan bala untuk 

menyambut tahun baru Hijriyah dengan kondisi spiritual yang optimal. 

TA-01 (laki-laki, 68 tahun) mengartikulasikan pandangan ini dengan sangat 

jelas:"Sengkure ni ritual pembersihan jiwe, supaye kite bersih lahir dengan batin 

lepas ndai Ramadan. Kalu de ade Sengkure, rase de lengkap Lebaran kite. Ini 

ayen sekadar perayaan, tapi ibade juge untuk ngelindungin kampung kite dari 

bale-bale. Dulu urang tuhe kami selalu ngingatkan, Sengkure ni pelindung 

kampung." 

"Sengkure ini ritual pembersihan jiwa, agar kita bersih lahir dan batin 

setelah Ramadan. Kalau tidak ada Sengkure, rasanya tidak lengkap Lebaran kita. 

Ini bukan sekadar perayaan, tapi ibadah juga untuk melindungi kampung” 

 

Dinamika Interaksi Simbolik dalam Praktik 

Upacara Sengkure bukan hanya sebuah ritual tahunan, tetapi juga 

merupakan panggung sosial tempat makna-makna simbolik dikonstruksi, 

dinegosiasikan, dan dimaknai ulang oleh komunitas. Dalam kerangka teori 

interaksi simbolik, praktik budaya ini menunjukkan bagaimana simbol, identitas, 

dan komunikasi bersinggungan dalam membentuk pengalaman sosial yang 

kompleks(Paganini et al., 2023). Dalam kerangka teori interaksi simbolik, praktik 

budaya ini menunjukkan bagaimana simbol, identitas, dan komunikasi 

bersinggungan dalam membentuk pengalaman sosial yang kompleks. Salah satu 

aspek utama dalam dinamika ini adalah proses negosiasi makna. Setiap individu 

yang terlibat dalam upacara membawa latar belakang pengalaman, emosi, dan 

pemahamannya sendiri terhadap tradisi Sengkure. Interpretasi personal ini 

kemudian berinteraksi dengan makna kolektif yang telah mengakar dalam 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

663 

 

 

komunitas melalui narasi-narasi turun-temurun. (Hafri Yuliani, 2024), Negosiasi 

ini berlangsung secara halus, baik dalam diskusi sehari-hari, praktik ritual, 

maupun dalam respons terhadap perubahan sosial. Alhasil, makna yang dihasilkan 

bersifat dinamis, kontekstual, dan terbuka terhadap perubahan. dalam proses ini, 

transformasi identitas menjadi elemen penting.  

Pemuda-pemuda yang mengambil peran sebagai Sengkure tidak lagi 

dipandang sebagai individu biasa, melainkan menjelma menjadi representasi dari 

makhluk mitologis yang ditakuti namun dihormati. transformasi ini tidak hanya 

menciptakan jarak simbolik antara pelaku dan penonton, tetapi juga membuka 

ruang bagi ekspresi identitas budaya yang unik. Melalui peran simbolik ini, para 

pemuda menegosiasikan posisi mereka dalam struktur sosial dan budaya, baik 

sebagai pelaku tradisi maupun sebagai agen pembaruan makna. Interaksi yang 

terjadi dalam upacara ini didominasi oleh komunikasi non-verbal, yang 

memperkuat peran simbol dalam membentuk makna sosial. Gerakan tubuh, irama 

langkah, arah perjalanan, ekspresi melalui kostum ijuk dan topeng pandan, serta 

ritus pembersihan di sungai, semuanya menjadi bentuk komunikasi simbolik yang 

tidak membutuhkan kata-kata. Komunikasi non-verbal ini memungkinkan 

penyampaian makna yang lebih mendalam dan intuitif, serta menjembatani 

pemahaman antar generasi bahkan tanpa narasi verbal eksplisit(Ramadoni, 2024). 

 Dinamika ini menunjukkan bahwa upacara Sengkure adalah ruang interaksi 

simbolik yang aktif, tempat masyarakat tidak hanya mengulang tradisi, tetapi juga 

secara aktif merekonstruksi dan merayakan makna. Proses negosiasi, transformasi, 

dan komunikasi non-verbal ini menjadi bukti bahwa makna budaya senantiasa 

hidup dan berkembang melalui interaksi manusia yang kreatif dan reflektif. 

 

Implikasi Teoritis 

Analisis terhadap upacara Sengkure dalam kerangka teori interaksi simbolik 

menunjukkan bahwa teori Herbert Blumer tetap memiliki daya jelajah yang tinggi 

ketika diaplikasikan pada fenomena budaya lokal(Sidiq, 2024). Ketiga premis 

utama Blumer bahwa makna berasal dari interaksi sosial, bahwa makna 

dimodifikasi melalui proses interpretasi, dan bahwa tindakan sosial didasarkan 

pada makna-makna tersebut terbukti sangat relevan dalam menjelaskan bagaimana 

masyarakat Suku Nasal memahami, mempraktikkan, dan menafsirkan tradisi 

mereka. Melalui interaksi sosial yang berlangsung secara turun-temurun, simbol-

simbol seperti kostum ijuk, topeng pandan, waktu pelaksanaan, serta tindakan 

berjabat tangan membentuk dan mereproduksi makna yang tidak statis, melainkan 

terus diperbarui sesuai konteks sosial dan kultural masyarakat. Proses ini 

menunjukkan bahwa tradisi bukan sekadar warisan masa lalu, tetapi merupakan 

praktik sosial yang aktif, dinamis, dan terus dinegosiasikan oleh pelaku 

budaya(Ratu, 2024). 

Secara teoritis, temuan ini memberikan kontribusi penting terhadap studi 

budaya, khususnya dalam memahami bahwa teori-teori sosiologi modern, seperti 

interaksi simbolik, tidak hanya berlaku dalam konteks masyarakat barat modern, 

tetapi juga dapat diaplikasikan secara kritis untuk membedah praktik-praktik 

budaya lokal di Indonesia. Penerapan teori Blumer dalam studi ini membuka 

ruang baru bagi pendekatan lintas budaya yang lebih inklusif, di mana tradisi lokal 

tidak dilihat sebagai objek yang eksotik atau primitif, melainkan sebagai sistem 

makna yang kompleks dan setara untuk dianalisis dengan kerangka konseptual 



664 Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,... 

 

 

global. Studi ini menunjukkan bahwa integrasi antara teori sosial Barat dan 

konteks budaya lokal memungkinkan terciptanya analisis yang lebih kaya, 

reflektif, dan kontekstual, serta mendorong pengembangan teori sosial yang lebih 

adaptif dan relevan dalam memahami keberagaman budaya di dunia. 

Penggunaan model analisis Miles dan Huberman dalam penelitian ini 

membuktikan bahwa visualisasi data kualitatif melalui matriks, diagram, dan 

network display sangat efektif untuk memetakan kompleksitas interaksi simbolik. 

Pendekatan ini tidak hanya mempermudah identifikasi pola, tetapi juga 

memungkinkan verifikasi temuan secara sistematis melalui member checking dan 

triangulasi. Integrasi antara kerangka teoretis Blumer dan teknik analisis Miles-

Huberman menghasilkan analisis yang lebih transparan dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara metodologis. 

 

Simpulan 

Berdasarkan analisis mendalam terhadap Upacara Sengkure di Kabupaten 

Kaur melalui pendekatan teori interaksi simbolik yang dikembangkan oleh Herbert 

Blumer, penelitian ini menyimpulkan bahwa tradisi budaya Suku Nasal 

mengandung kompleksitas makna simbolik dan dinamika sosial yang kaya. 

Temuan ini memperkuat relevansi teori Blumer dalam menjelaskan praktik budaya 

lokal yang bersifat ritualistik dan komunikatif. Sehingga  interaksi simbolik dalam 

upacara senguke dapat di lihat dari kesimpulan berdasarkan premis yang ada pada 

teori interaksi simbolik blumer yaitu penelitian ini menegaskan bahwa ketiga 

premis utama dalam teori interaksionisme simbolik Blumer dapat diterapkan 

secara utuh dalam konteks Upacara Sengkure: a) Premis Pertama bahwa tindakan 

manusia didasarkan pada makna-makna yang diberikan terhadap objek, terbukti 

dalam cara masyarakat Suku Nasal memperlakukan elemen-elemen upacara 

seperti ijuk, topeng, dan air sungai bukan hanya sebagai benda fisik, tetapi sebagai 

simbol spiritual yang memiliki makna mendalam. Tindakan memakai kostum dan 

mandi di sungai tidak sekadar ritual, melainkan ekspresi keyakinan terhadap 

kekuatan perlindungan dan penyucian. b) Premis Kedua yang menyatakan bahwa 

makna lahir dari interaksi sosial, terkonfirmasi melalui proses pewarisan budaya 

secara lisan dan praktik kolektif antar generasi. Makna-makna simbolik dalam 

Sengkure tidak bersifat alamiah, tetapi dibentuk dan dipelihara melalui narasi 

keluarga, diskusi komunitas, dan pengalaman bersama dalam setiap pelaksanaan 

upacara. c) Premis Ketiga bahwa makna dapat dimodifikasi melalui interpretasi 

individu dalam konteks sosial, tercermin dari bagaimana tradisi Sengkure 

mengalami perubahan fungsi. Kini, Sengkure tidak hanya dipandang sebagai ritual 

adat atau spiritual, tetapi juga sebagai ajang silaturahmi, ekspresi budaya, bahkan 

promosi wisata daerah, yang menjadikannya tetap relevan di era modern 

Tradisi Sengkure bukan sekadar warisan budaya, tetapi juga merupakan 

media komunikasi simbolik yang membentuk solidaritas sosial, identitas kolektif, 

dan adaptasi budaya. Nilai-nilai yang terkandung dalam upacara ini memberikan 

kontribusi penting dalam memperkuat kearifan lokal serta membuka peluang 

untuk pengembangan budaya sebagai aset diplomasi dan pariwisata spiritual 

Kabupaten Kaur. 

 

 

 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

665 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abels, H. 2020. Symbolische Interaktion (Herbert Blumer). In Soziale Interaktion 

(pp. 101–119). Springer Fachmedien Wiesbaden. 

https://doi.org/10.1007/978-3-658-26429-1_7 

Bazancir, R. 2023. the Transferring of Folk Tales To Modern Society and the 

Formulas Detected in the Transfer of Fairy Tales. Bingöl Araştırmaları 

Dergisi, 18, 37–54. https://doi.org/10.53440/bad.1273957 

Coker, D. C. 2021. Making Thematic Analysis Systematic: The Seven Deadly 

Sins. Journal of Studies in Education, 11(3), 126. 

https://doi.org/10.5296/jse.v11i3.18882 

Diana, E. 2023. Eksplorasi Nilai-Nilai Luhur dalam Tradisi Lisan “Berasan” Adat 

Perkawinan Kota Bengkulu. Diglosia: Jurnal Kajian Bahasa, Sastra, Dan 

Pengajarannya, 6(1), 205–222. https://doi.org/10.30872/diglosia.v6i1.550 

Gusti Ayu Ratna Pramesti. 2022. Komunikasi Ritual Dalam Harmonisasi Perilaku 

Beragama. Widya Duta: Jurnal Ilmiah Ilmu Agama Dan Ilmu Sosial 

Budaya, 17(2), 153–159. https://doi.org/10.25078/wd.v17i2.1905 

Hafri Yuliani. 2024. Peran Advokasi Dan Komunikasi Dalam Program Kelurahan 

Tangguh Bencana Kota Bengkulu. Jurnal Khabar, 6(2), 185–196. 

Kholidi, A. K., Irwan, & Faizun, A. 2022. Interaksionisme Simbolik George 

Herbert Mead di Era New Normal Pasca Covid 19 di Indonesia. At-Ta’Lim, 

2(1), 1–12. 

Marini. 2024. Pemetaan Potensi Wisata Berbasis Cerita Rakyat Melalui 

Komunikasi Pemasaran Sebagai Upaya Mendukung Promosi Cultural 

Tourism Di Kabupaten Ogan Komering Ulu. Jurnal Khabar: 6(2), 197–210. 

Oktaviani, R. 2022. Komunikasi Ritual pada Tradisi Sengkure. Kabupaten Kaur. 

Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno. 

Paganini, A. P., Widana, I. N. M., Sumari, M., & Suardana, I. K. P. 2023. 

Maintaining Traditional Cultural Communication in Digital Media (Study on 

the Maintenance of the Sorong Serah Aji Krama Tradition on Community 

Social Interaction in Bayan, North Lombok). Journal of Digital Media 

Communication, 2(1), 21–28. 

https://doi.org/10.35760/dimedcom.2023.v2i1.8289 

Ramadoni, M. A. 2024. Komunikasi Dan Media Sosial: Analisis Framing 

Toleransi Agama Dan Budaya Dalam Menanggapi Kedatangan Paus 

Fransiskus Ke Indonesia. Jurnal Khabar: 6(2), 223–235. 

Ratu, L. P. 2024. Dakwah Bil Maal Badan Amil Zakat Nasional Kota 

Lubuklinggau Melalui Pengentasan Kemiskinan. Jurnal Khabar: 6(2), 175–

184. 

Sidiq, F. 2024. Prinsip Kejujuran, Transparansi, Dan Kesederhanaan Dalam Iklan 

Pelayanan Publik Perspektif Hadits Nabi Muhammad Saw. Jurnal Khabar: 

6(2), 211–222. 

Sihabudin, D. 2024. Transformasi Dakwah Islam Melalui Strategi Dan 

Implementasi Di Era Digital. Jurnal Khabar: 6(2), 97–108. 

Socioloskog, S., & Kulture, O. 2022. Simbolicki Interakcionizam I Hermeneutika 

Kao Strategije Socioloskog Određenja. Jurnal Kulture. 7(2), 48-58. 

Thurston, N. 2022. Relating to the Whole Community in Akan and East Asian 

Ancestral Traditions. Filosofia Theoretica, 11(1), 159–172. 



666 Wike, Hafri, dan Bintara, Interaksi Simbolik Upacara Sengkure,... 

 

 

https://doi.org/10.4314/ft.v11i1.12 

Topfer, T., & Behrmann, L. 2021. Symbolischer interaktionismus und qualitative 

netzwerkforschung - theoretische und method(olog)ische implikationen zur 

analyse sozialer netzwerke. Forum Qualitative Sozialforschung, 22(1), 1–41. 

https://doi.org/10.17169/fqs-22.1.3593 

Turner, N. J. 2022. Well grounded: Indigenous Peoples’ knowledge, ethnobiology 

and sustainability. People and Nature, 4(3), 627–651. 

https://doi.org/10.1002/pan3.10321 

Ulfiyah, M., Saripah, S., & Syarifudin, E. 2023. Komunikasi Formal dan Informal 

Dalam Jaringan Komunikasi. Journal on Education, 6(1), 6619–6628. 

https://doi.org/10.31004/joe.v6i1.3894 

  

 

 


