
                                    

 Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

  Volume 7 No. 2 Desember 2025 877-890 

  DOI https://doi.org/10.37092/khabar.v7i2.1345 

https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/khabar 

E-ISSN: 2716-0769 (Online)  

 

MENGUNGKAP MAKNA SPIRITUAL DAN BUDAYA DALAM SIMBOL-

SIMBOL TRADISI MACCERA MANURUNG DI ENREKANG 
 

Sumarni Sumai, A. Nurkidam, Rezky Fitrawan, Zulpiana Wahid 

Institut Agama Islam Negeri Parepare, Sulawesi Selatan. Indonesia 

sumarnisumai@iainpare.ac.id, anurkidam@iainpare.ac.id, 

fitrawanrezky547@gmail.com, wahidzulpiana@gmail.com 

Abstract 

Article History 

Received  : 03-11-2025 

Revised    : 11-11-2025 

Accepted : 09-12-2025 

This research explores how Generation Z students at 

Universitas Muhammadiyah Bengkulu adapt to the 

challenge of recognizing hoaxes on Instagram withinthe 

framework of digital media literacy. The main objective 

is to identify the strategies they use to verify information, 

the barriers they face, and how the four pillars of media 

literacy access, analysis, evaluation, and creation are 

reflected in their digital practices. The study applies a 

qualitative design, employing in depth interviews, non-

participant observation, and analysis of personal 

documents. Two students were deliberately chosen 

through purposive sampling because of their engagement 

in academic organizations and digital literacy 

communities. Data were processed using thematic 

analysis to interpret their approaches to information 

verification and online interaction. The results indicate 

that participants actively perform cross checking across 

multiple platforms, seek validation from trusted 

communities or public figures, and examine visual 

elements before confirming content. Despite these 

strategies, they continue to face difficulties such as 

reliance on cognitive shortcuts, exposure to algorithm-

driven content, and the rise of advanced digital 

manipulation like deepfakes. The findings confirm that, 

although Generation Z demonstrates strong 

technological proficiency, their capacity for critical 

evaluation remains insufficient. 

Keywords: 

Maccera Manurung, 

Symbol, 

Spiritual Meaning, 

Local culture, 

Traditional ritual 

Pendahuluan 

Penyebaran agama atau keyakinan di Nusantara memiliki keterkaitan yang 

erat dengan konteks budaya setempat, di mana faktor-faktor seperti tradisi, adat 

istiadat, dan norma sosial berperan penting dalam membentuk keyakinan dan 

praktik keagamaan masyarakat di Indonesia (Syakhrani dkk, 2022). Setiap individu 

lahir dari lingkungan adat dan kulturnya masing-masing, yang menjadikan 

kekayaan budaya di Nusantara sangat beragam, dengan setiap daerah menyimpan 

tradisi dan ritual unik yang berfungsi sebagai bagian dari identitas budaya sekaligus 

memperkuat nilai-nilai spiritual dan social. (Miharja, 2014). Salah satu tradisi yang 

sarat makna adalah Maccera Manurung, ritual adat yang dilakukan oleh masyarakat 

https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/khabar


878 Sumarni, Nurkidam, dkk, Mengungkap Makna Spiritual dan Budaya,... 

 

 

Desa Pasang, Kecamatan Maiwa, Kabupaten Enrekang, yang tidak hanya 

mencerminkan budaya Bugis, tetapi juga berfungsi sebagai sarana untuk 

mengekspresikan keyakinan, nilai-nilai, dan pandangan hidup masyarakat setempat. 

Namun, dalam beberapa dekade terakhir, modernisasi dan perubahan sosial 

telah membawa tantangan terhadap keberlangsungan tradisi ini. (Mahendra dkk, 

2023) Generasi muda mulai beralih pada gaya hidup modern dan cenderung 

meninggalkan upacara-upacara tradisional. Akibatnya, nilai-nilai yang terkandung 

dalam simbol-simbol ritual, seperti Maddoa (ayunan raksasa), Tau Tau (patung 

leluhur), serta berbagai sesajen, mulai kehilangan makna aslinya di mata 

masyarakat. Padahal, simbol-simbol ini tidak hanya berfungsi sebagai bagian dari 

ritual, tetapi juga mengandung pesan-pesan penting yang berkaitan dengan harmoni 

sosial, spiritualitas, dan hubungan antara manusia dengan alam. 

Ritual Maccera Manurung sendiri melibatkan berbagai elemen simbolis yang 

kaya akan makna, dengan setiap simbol dalam prosesi memiliki lapisan-lapisan 

makna yang dapat diuraikan pada tingkat denotatif, konotatif, dan mitos. 

Pendekatan semiotika Roland Barthes memungkinkan eksplorasi makna-makna 

tersebut untuk memahami bagaimana masyarakat Desa Pasang menafsirkan nilai-

nilai kehidupan melalui simbol-simbol yang digunakan dalam ritual ini. Pendekatan 

semiotika juga membantu mengungkap hubungan antara simbol-simbol tersebut 

dengan pandangan dunia dan kepercayaan spiritual masyarakat (Helene, dkk, 2024) 

Secara akademis, kita mengenal dua macam pendekatan untuk melihat 

fenomena budaya yang dapat diterapkan dalam memahami Maccera Manurung. 

Pendekatan pertama melihat kebudayaan dari luar ke dalam, yaitu bagaimana 

faktor-faktor eksternal seperti lingkungan fisik dan ekologi memengaruhi cara 

masyarakat membentuk sistem sosial dan nilai-nilai mereka, termasuk ekspresi 

simbolis dalam ritual. Sebagai contoh, praktik-praktik simbolis dalam Maccera 

Manurung dapat dipengaruhi oleh hubungan masyarakat dengan alam sekitar dan 

pola kehidupan agraris yang mereka jalani. Sementara itu, pendekatan kedua 

melihat kebudayaan dari dalam ke luar, di mana sistem nilai yang dianut oleh 

masyarakat akan memengaruhi pembentukan simbol-simbol yang digunakan dalam 

ritual dan pada akhirnya membentuk struktur sosio-kultural mereka. (Kuntowijoyo, 

1999).  

Lebih jauh lagi, manusia memiliki kemampuan unik untuk berpikir, 

merasakan, dan bersikap melalui ungkapan simbolis. Simbol-simbol tersebut 

menjadi jembatan yang menghubungkan pemikiran, perasaan, dan tindakan 

manusia dengan dunia di sekitarnya. (Sumai dkk, 2019) Dalam konteks Maccera 

Manurung, simbol-simbol yang muncul tidak hanya berfungsi sebagai elemen 

ritual, tetapi juga sebagai medium untuk mengekspresikan relasi masyarakat Desa 

Pasang dengan alam, nilai spiritual, dan struktur sosial mereka.  

Dengan demikian, pendekatan semiotika dalam menganalisis simbol-simbol 

Maccera Manurung tidak hanya menggali makna-makna yang terkandung di 

dalamnya, tetapi juga memahami bagaimana interaksi antara sistem nilai internal 

dan lingkungan eksternal membentuk pandangan hidup dan spiritualitas masyarakat 

setempat. (Titu, 2021) Ketiadaan pemahaman yang mendalam mengenai simbol-

simbol dalam Maccera Manurung dapat menyebabkan pergeseran makna, di mana 

tradisi yang seharusnya menjadi sumber kearifan lokal justru kehilangan esensinya. 

Oleh karena itu, penting untuk menggali kembali makna-makna yang terkandung 

dalam simbol-simbol tersebut, sehingga generasi sekarang dan mendatang dapat 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

879 

 

 

memahami dan melestarikan tradisi ini dengan lebih baik. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap makna spiritual dan budaya yang 

terkandung dalam simbol-simbol tradisi Maccera Manurung, serta untuk menyoroti 

bagaimana masyarakat Desa Pasang menjaga keseimbangan antara warisan leluhur 

dan kehidupan modern. Dengan demikian, hasil penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi dalam memperkuat identitas budaya lokal, serta menjadi 

referensi bagi pelestarian tradisi-tradisi serupa di masa depan. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan paradigma 

konstruktivis. Metode ini dipilih karena bertujuan untuk memahami makna simbol-

simbol dalam ritual Maccera Manurung dari perspektif masyarakat yang 

menjalankan tradisi tersebut. Paradigma konstruktivis memungkinkan peneliti 

untuk mengeksplorasi dan menginterpretasikan makna yang dibangun oleh 

masyarakat Desa Pasang dalam konteks spiritual dan budaya. (Litlejohn, 2009) 

Desain penelitian yang digunakan adalah studi kasus. Penelitian studi kasus 

dipilih untuk menggali secara mendalam fenomena simbol-simbol dalam ritual 

Maccera Manurung di Desa Pasang, Kabupaten Enrekang. Studi kasus ini akan 

mengeksplorasi berbagai elemen simbolis dalam ritual, termasuk Maddoa (ayunan 

raksasa), Tau Tau (patung leluhur), dan elemen ritual lainnya, untuk 

mengidentifikasi lapisan-lapisan makna yang terkandung di dalamnya.(Upe, 2022) 

Data akan dikumpulkan melalui metode berikut; Observasi Partisipatif.  

Peneliti akan berpartisipasi langsung dalam ritual Maccera Manurung untuk 

mengamati simbol-simbol yang digunakan, cara ritual dilaksanakan, serta konteks 

sosial dan kulturalnya. Wawancara mendalam, akan dilakukan dengan para tokoh 

adat, pemuka agama, serta masyarakat Desa Pasang yang terlibat dalam pelaksanaan 

ritual. Wawancara ini bertujuan untuk menggali pandangan dan pemahaman mereka 

mengenai simbol-simbol yang muncul dalam ritual, makna spiritual dan budaya 

yang terkandung, serta kaitannya dengan pandangan hidup Masyarakat, dan Studi 

Dokumentasi, peneliti akan mengumpulkan berbagai dokumen, catatan, foto, dan 

rekaman video yang terkait dengan ritual Maccera Manurung. Dokumentasi ini akan 

membantu memperkaya data yang diperoleh melalui observasi dan wawancara, 

serta menyediakan bukti visual untuk mendukung analisis simbolis. 

Penelitian akan dilaksanakan di Desa Pasang, Kabupaten Enrekang, Sulawesi 

Selatan, yang merupakan lokasi pelaksanaan ritual Maccera Manurung. Subjek 

penelitian terdiri dari tokoh adat, pemuka agama, serta masyarakat yang terlibat 

dalam pelaksanaan ritual, dengan fokus pada individu-individu yang memiliki 

pengetahuan mendalam tentang simbol-simbol ritual. (Bungin, 2007) Teknik 

analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis semiotika dengan 

pendekatan Roland Barthes, yang membedakan tiga tingkat makna: denotatif, 

konotatif, dan mitos. (Budiman, 2011) Untuk memastikan validitas dan reliabilitas 

data, penelitian ini akan menggunakan teknik triangulasi data, yaitu dengan 

membandingkan hasil observasi, wawancara, dan studi dokumentasi. Selain itu, 

peneliti akan melakukan pengecekan kembali dengan informan kunci (member 

checking) untuk mengonfirmasi keakuratan temuan.(Bungin, 2007) 

 

 

 



880 Sumarni, Nurkidam, dkk, Mengungkap Makna Spiritual dan Budaya,... 

 

 

Pembahasan  

Tradisi Maccera Manurung merupakan salah satu warisan budaya yang kaya 

akan nilai spiritual dan simbolisme di Desa Pasang, Enrekang. Sebagai ritual adat, 

Maccera Manurung tidak hanya menampilkan berbagai upacara dan kegiatan, tetapi 

juga menyampaikan pesan-pesan mendalam melalui simbol-simbol yang 

digunakan. Melalui pendekatan semiotika Roland Barthes, simbol-simbol ini dapat 

dianalisis pada tiga tingkat: denotatif, konotatif, dan mitos. Artikel ini membahas 

beberapa simbol utama dalam tradisi tersebut dan makna-makna yang terkandung 

di dalamnya. 

Gambar 1. Maddoa (Ayunan Raksasa) 

 

Maddoa, ayunan besar yang terbuat dari pohon pinang, kayu, dan rotan, 

digunakan untuk mengayunkan para perempuan, sementara laki-laki bertugas 

sebagai penderek. Secara denotatif, Maddoa hanya terlihat sebagai sebuah 

permainan dalam ritual. Namun, secara konotatif, ayunan ini melambangkan kerja 

sama dan harmoni antara laki-laki dan perempuan, mencerminkan pentingnya peran 

kedua gender dalam menjaga keseimbangan sosial. Pada tingkat mitos, praktik 

Maddoa berfungsi sebagai peneguh nilai-nilai tradisional tentang relasi sosial yang 

ideal. Bahwa harmoni tidak tercipta secara individual, tetapi melalui kolaborasi 

yang saling menguatkan. Seperti yang dikatakan oleh tokoh adat: “Maddoa 

berfungsi sebagai pengingat akan nilai-nilai tradisional tentang hubungan 

antarindividu dalam komunitas dan bagaimana kerjasama dapat menciptakan 

kehidupan yang seimbang”. (Wawancara, Responden 1 Tokoh adat 2025) 

Pandangan ini menunjukkan bahwa makna simbolik Maddoa bukan sekadar 

konstruksi peneliti, melainkan tercermin dari pengalaman dan pemahaman 

masyarakat itu sendiri. Mitos ini menaturalisasi ajaran sosial, sehingga ayunan 

raksasa tersebut tidak hanya menjadi benda fisik, tetapi juga sarana internalisasi 

nilai moral dan budaya yang mendukung kohesi dan keseimbangan komunitas. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

881 

 

 

Mappadendang (Menumbuk Padi) 

Gambar 2. Menumbuk Padi 

Secara denotatif, Mappadendang adalah ritual menumbuk padi secara 

bergantian menggunakan lesung dan alu setelah masa panen tiba. Pada level tanda 

pertama ini, aktivitas tersebut tampak sebagai kerja kolektif masyarakat yang 

memproses hasil panen melalui ritme tumbukan yang teratur. Namun, jika dibaca 

pada tingkat konotatif, tindakan menumbuk padi bersama-sama mengandung 

makna kerja sama, persatuan, dan rasa kepemilikan bersama terhadap hasil 

pertanian. Irama tumbukan yang kompak mencerminkan harmoni sosial, di mana 

keberhasilan panen bukan sekadar milik individu atau keluarga tertentu, tetapi 

dirayakan sebagai pencapaian kolektif. Pada titik ini, Mappadendang menjadi lebih 

dari aktivitas fisik; tindakan ini menjelma sebagai simbol solidaritas dan kohesi 

sosial dalam budaya agraris. 

Gambar 3. Membakar Kemenyan 

 

Pada tingkat mitos, Mappadendang dimaknai sebagai simbol yang “alamiah” 

dari kesyukuran dan keharmonisan kosmologis. Tokoh agama setempat 

menegaskan bahwa: “Mappadendang menggambarkan keterikatan kuat antara 

manusia, alam, dan Tuhan, di mana kesyukuran atas hasil bumi yang berlimpah”. 

(Wawancara Responden 2 Tokoh Agama, 2025) Kutipan ini memperlihatkan bahwa 

makna ritual bukan sekadar interpretasi peneliti, melainkan berasal dari pengalaman 

dan pemahaman komunitas itu sendiri. Mitos ini menaturalisasi praktik menumbuk 

padi menjadi simbol spiritual dan sosial yang mengajarkan pentingnya kesadaran 

ekologis, rasa syukur, dan harmoni dalam kehidupan manusia, sekaligus 

memperkuat kohesi sosial di masyarakat. 

 

Pembakaran Kemenyan 

Secara denotatif, pembakaran kemenyan dalam ritual Maccera Manurung 

tampak sebagai tindakan sederhana: membakar bahan aromatik untuk menghasilkan 

asap dan wewangian. Namun, pada tingkat konotatif, kemenyan tidak lagi sekadar 

benda yang menghasilkan aroma, tetapi menjadi simbol penghormatan terhadap 



882 Sumarni, Nurkidam, dkk, Mengungkap Makna Spiritual dan Budaya,... 

 

 

Nabi Muhammad serta isyarat kehadiran spiritual malaikat dalam ruang ritual. Asap 

yang menjulang dipahami sebagai tanda keterhubungan antara manusia yang 

melaksanakan upacara dengan dimensi spiritual yang lebih luhur. Dengan demikian, 

pada lapis konotatifnya, kemenyan memproduksi makna emosional dan religius 

yang mempertegas suasana sakral sekaligus menghadirkan rasa kehadiran ilahi. 

Pada tingkat mitos, pembakaran kemenyan dalam ritual Maccera Manurung 

tidak hanya berfungsi sebagai simbol pembersihan spiritual, tetapi juga sebagai 

sarana menghubungkan manusia dengan dunia transenden. Tokoh adat menjelaskan 

bahwa “Nabi Muhammad dikenal menyukai wewangian, dan harum kemenyan 

dipercaya dapat menarik kehadiran malaikat yang menyampaikan doa serta amal 

ibadah kepada Allah”. (Wawancara Responden 1 Tokoh Adat, 2025) Dalam 

kerangka Barthes, kemenyan berfungsi sebagai tanda yang menaturalisasi kehadiran 

kekuatan supranatural sehingga praktik ritual ini tampak sebagai kebenaran alamiah 

yang diterima secara kolektif. Dengan demikian, pembakaran kemenyan 

menegaskan bahwa ritual tidak hanya membersihkan lingkungan dan hati manusia 

dari energi negatif, tetapi juga memperkuat hubungan spiritual dengan Tuhan, 

menegaskan nilai keselarasan dan perlindungan spiritual dalam Masyarakat.   

 

Kapur dan Pinang dalam Daun Sirih 

Gambar 4. Kapur dan pinang dalam daun sirih 

Secara denotatif, kapur dan pinang yang dibungkus dalam daun sirih adalah 

bagian dari sesajen yang disiapkan dalam ritual Maccera Manurung. Pada tataran 

ini, benda-benda tersebut hanya tampak sebagai perlengkapan upacara yang disusun 

dan dipersembahkan sesuai aturan adat. Namun ketika naik ke tingkat konotatif, 

unsur kapur, pinang, dan daun sirih tidak lagi sekadar material ritual; ia berubah 

menjadi tanda yang membawa makna spiritual. Susunan bentuk kapur dan pinang 

dipahami melambangkan huruf Alif dan Lam, yang jika digabungkan membentuk 

kata “Allah.” Pada Tingkat mitos, ini mengonstruksi keyakinan bahwa simbol 

tersebut bukan hanya representasi teologis, tetapi juga medium yang membuka 

ruang dialog antara manusia dengan Tuhan dan kekuatan gaib yang melingkupi 

ritual. Kepala desa menjelaskan bahwa “Dalam tradisi ini, kapur dan pinang yang 

dibungkus dengan daun sirih tidak hanya memiliki makna simbolis sebagai huruf-

huruf yang membentuk tulisan ‘Allah”. (Wawancara Responden 3 Kepala Desa, 

2025)  Dalam kerangka Barthes, simbol ini berfungsi menegaskan keselarasan 

sosial dan spiritual, sekaligus menanamkan kesadaran akan nilai moral dan religius 

yang harus dijunjung dalam interaksi masyarakat. 

 

 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

883 

 

 

Popcorn dari Gabah Padi 

Gambar 5. Gabah Padi 

Secara denotatif, popcorn dari gabah padi yang dipanaskan adalah makanan 

sederhana yang dihasilkan melalui proses pemanasan hingga butir gabah meletup. 

Dalam konteks ritual, ia tampak sebagai bagian dari hidangan yang disajikan untuk 

melengkapi prosesi adat. Namun, pada tingkat konotatif, popcorn ini memikul 

makna simbolik yang lebih dalam. Letupan gabah yang berubah menjadi bentuk 

baru dipahami sebagai representasi keberkahan, kecukupan, dan transformasi 

positif yang dianugerahkan Tuhan. Setiap butir yang “mengembang” secara 

simbolis mencerminkan harapan akan rezeki yang terus bertambah serta rasa syukur 

atas hasil panen. Pada tingkat mitos, popcorn yang berasal dari gabah padi dimaknai 

sebagai simbol keberkahan, kecukupan, dan kemakmuran bagi masyarakat yang 

mengikuti ritual. Tokoh adat menjelaskan bahwa “Popcorn dari gabah padi 

melambangkan keberkahan dan kecukupan”. (Wawancara Responden 4 Tokoh 

Adat) Dalam kerangka Barthes, simbol ini menaturalisasi makna sosial dan 

spiritual, sehingga praktik ritual ini tampak sebagai kebenaran alamiah yang 

diterima secara kolektif. 

 

Tau Tau (Patung Leluhur) 

Gambar 5. Patung Leluhur 

Secara denotatif, Tau Tau adalah patung yang dibuat menyerupai sosok 

manusia, mewakili kehadiran leluhur, khususnya To Manurung. Simbol ini, pada 

tingkat konotatif, melambangkan perwujudan jiwa leluhur yang hadir dalam setiap 

ritual. Pada tingkat mitos, Tau Tau menjadi jembatan simbolik antara dunia manusia 

dan dunia spiritual. Mitos ini mengonstruksi keyakinan bahwa patung bukan hanya 

representasi, tetapi wadah yang memungkinkan komunikasi dengan leluhur, 

sehingga masyarakat dapat merasakan kehadiran leluhur (To Manurung) secara 

spiritual. Sebagaimana pernyataan tokoh adat berikut; “Tau Tau melambangkan 

kehadiran dan perwujudan jiwa leluhur dalam setiap prosesi”. (Wawancara 

Responden 4 Tokoh Adat, 2025) Dalam kerangka ini, Tau Tau berfungsi sebagai 

mediator kosmis yang menyatukan masa lalu, masa kini, dan kekuatan supranatural 



884 Sumarni, Nurkidam, dkk, Mengungkap Makna Spiritual dan Budaya,... 

 

 

yang melingkupi komunitas. 

 

Daun Waru sebagai Alas Makanan 

Gambar 6. Alas Makan dengan daun waru 

Secara denotatif, penggunaan daun waru sebagai alas makanan dalam ritual 

Maccera Manurung merupakan pilihan yang sederhana dan praktis. Daun ini 

berfungsi sebagai wadah alami untuk menyajikan berbagai hidangan yang 

dipersembahkan selama prosesi ritual. Namun, ketika naik ke tingkat konotatif, 

daun waru tidak lagi dipahami semata sebagai alas makanan. Ia berubah menjadi 

tanda yang memuat makna simbolis tentang ketahanan, kebaruan, dan perasaan 

haru. Ketahanan daun mencerminkan daya hidup dan kemampuan masyarakat untuk 

bertahan menghadapi berbagai tantangan. Pada tingkat mitos, daun waru berfungsi 

sebagai simbol ketahanan, pembaruan, dan perasaan haru yang menyertai prosesi 

Maccera Manurung. Masyarakat setempat menjelaskan bahwa “Daun waru, yang 

tidak mudah lapuk, melambangkan ketahanan, perasaan haru, dan kebaruan”. 

(Wawancara M1 Responden peserta ritual, 2025) Ketahanan daun waru yang tidak 

mudah lapuk menaturalisasi nilai keteguhan masyarakat Enrekang dalam menjaga 

tradisi leluhur. 

Pakaian Adat dengan Tanduk Kerbau 

Gambar 7. Pakaian Adat 

Secara denotatif, pakaian adat yang dihiasi dengan tanduk kerbau adalah 

busana upacara yang dikenakan dalam konteks ritual atau perayaan adat. Secara 

denotatif, pakaian adat yang dihiasi dengan tanduk kerbau adalah busana upacara 

yang dikenakan dalam konteks ritual atau perayaan adat. Pada tingkat mitos, tanduk 

kerbau menaturalisasi kekuatan, keberanian, dan wibawa sosial masyarakat 

Enrekang. Wawancara dengan masyarakat setempat menjelaskan: “Tanduk kerbau 

pada pakaian adat melambangkan kekuatan dan keberanian”. (Wawancara M2 

Responden peserta ritual, 2025) Simbol ini terhubung dengan kedudukan kerbau 

sebagai hewan mulia dalam sistem kepercayaan masyarakat. Tanduk yang 

menjulang pada pakaian adat mempertegas status moral dan keberanian individu 

yang mengenakannya, sekaligus menjadi representasi energi maskulin yang 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

885 

 

 

menjaga keseimbangan ritual.  

 

Penyembelihan Ayam Jantan Hitam 

Gambar 8. Penyembelihan ayam jantan hitam 

Secara denotatif, ayam hitam hanyalah hewan yang dipilih untuk kebutuhan 

ritual. Namun pada tataran konotatif, warna hitam pada ayam menghadirkan 

asosiasi simbolik dengan kekuatan gelap, dunia profan, serta dorongan-dorongan 

dasar dalam diri manusia. Dengan demikian, tindakan penyembelihan bukan 

sekadar proses fisik, melainkan proses simbolik yang menyampaikan pesan tentang 

usaha manusia untuk menghadapi sisi kelam yang melekat pada dirinya. Pada 

tingkat mitos, sebagaimana dijelaskan Barthes, tanda konotatif tersebut kemudian 

dinaikkan menjadi wacana budaya yang diterima secara kolektif sebagai kebenaran. 

Penyembelihan ayam jantan hitam dimaknai sebagai upaya menenangkan kekuatan 

bumi, meredam unsur keduniawian yang berlebihan, serta mengendalikan sifat 

tamak dalam diri manusia. Hal ini sesuai dengan ungkapan tokoh adat sebagai 

berikut; “Ayam jantan hitam melambangkan kekuatan gelap, kekuasaan, dan 

keduniawian”. (Wawancara Responden 4 Tokoh adat, 2025) Warna hitam pada 

ayam juga dapat melambangkan sifat dasar manusia yang cenderung pada 

ketamakan dan keinginan yang mendalam. Mitos ini bekerja dengan cara 

“menaturalisasi” gagasan bahwa sisi gelap manusia dapat ditaklukkan melalui 

pengorbanan simbolik. 

 

Penyembelihan Kambing Jantan Hitam 

Gambar 9. Penyembelihan Kambing 

Pada level denotatif, kambing jantan hitam hanyalah hewan kurban yang 

digunakan dalam upacara adat. Namun pada level konotatif, warna hitam, jenis 

kelamin jantan, dan tindakan penyembelihan menghadirkan asosiasi simbolik 

tentang kekuatan, pengorbanan, serta solidaritas sosial. Mitos tentang 

penyembelihan kambing jantan hitam yang diyakini mampu menolak bala, 

mengusir roh jahat, dan memberikan perlindungan bekerja untuk menaturalisasi 

hubungan antara ritual dan keselamatan komunitas. Masyarakat tidak lagi 

melihatnya sekadar sebagai tradisi, melainkan sebagai mekanisme kosmologis yang 



886 Sumarni, Nurkidam, dkk, Mengungkap Makna Spiritual dan Budaya,... 

 

 

menjamin keamanan dan kesejahteraan social bagi Masyarakat yang masih 

menjalankan ritual ini. Hal ini sesuai dengan pernyataan salah satu tokoh agama; 

“penyembelihan kambing jantan hitam melambangkan persatuan dan kesatuan antar 

desa yang masih melestarikan tradisi Maccera Manurung”. (Wawancara Responden 

2 Tokoh Agama, 2025) Dengan demikian, melalui lensa Barthes, mitos tersebut 

berfungsi memperkuat legitimasi ritual sebagai sarana pemelihara ketertiban dan 

persatuan antardesa, sekaligus menginternalisasi keyakinan bahwa kekuatan 

supranatural dapat diolah dan dikendalikan melalui simbol-simbol budaya yang 

diwariskan secara turun-temurun. 

Nasi Tiga Warna (Merah, Hitam, dan Putih) 

Gambar 10. Nasi tiga warna 

Secara denotatif, nasi tersebut hanyalah makanan yang diberi pewarna alami 

dan disajikan sebagai bagian dari upacara. Namun pada tingkat konotasi, masing-

masing warna memuat simbolisme budaya yang kaya: merah sebagai energi 

kehidupan, hitam sebagai representasi nafsu dan dorongan dasar manusia, serta 

putih sebagai lambang kedamaian dan kemurnian batin. Kombinasi ketiganya 

menghasilkan tanda yang lebih kompleks, yaitu representasi tentang dinamika batin 

manusia yang tidak tunggal, melainkan tersusun dari tenaga vital, dorongan gelap, 

dan aspirasi menuju ketenangan. Melalui pembacaan Barthesian, nasi tiga warna 

menjadi “bahasa kedua” yang mengartikulasikan nilai moral dan spiritual yang telah 

dikonstruksi oleh masyarakat. 

Pada tingkat mitos, tanda konotatif tersebut kemudian naik menjadi wacana 

budaya yang dianggap alamiah. Barthes menjelaskan bahwa mitos bekerja dengan 

menutupi konstruksi sosial di balik sebuah tanda sehingga ia tampak sebagai 

kebenaran yang wajar. Dengan cara ini, nasi tiga warna dipahami sebagai simbol 

kesatuan dan keseimbangan, yakni keyakinan bahwa kehidupan manusia harus 

dijalani dengan menjaga harmoni antara unsur baik dan buruk dalam diri. Seperti 

ungkapan tokoh adat berikut: “warna-warna ini melambangkan aspek-aspek dalam 

diri manusia, merah sebagai simbol darah yang mengalir dan energi kehidupan, 

hitam sebagai lambang sifat tamak dan nafsu, serta putih sebagai perwujudan 

ketenangan dan kedamaian. Ketan yang lengket berfungsi sebagai simbol 

persatuan”.(Wawancara Responden 4 Tokoh Agama, 2025)   Mitos tersebut tidak 

hanya menegaskan tatanan moral masyarakat, tetapi juga memperkuat kohesi sosial 

melalui pengulangan makna dalam Setiap penyelenggaraan ritual. 

 

 

 

 

 

 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

887 

 

 

Penyembelihan Kerbau Jantan dan Betina 

Gambar. 11. Penyembelihan Kerbau 

Secara denotatif, kerbau hanyalah hewan besar yang dikurbankan dalam ritual 

adat. Namun pada tingkat konotasi, kerbau membawa makna yang jauh lebih kaya: 

ia melambangkan kekuatan, kesabaran, produktivitas, serta keseimbangan antara 

energi maskulin dan feminin. Tubuhnya yang kokoh dan sifatnya yang jinak 

menghasilkan simbol ganda yang merepresentasikan kekuatan fisik sekaligus 

kelembutan dan ketahanan. Pada tingkat mitos, makna konotatif tersebut berubah 

menjadi narasi budaya yang diterima sebagai kebenaran yang alami. Kerbau 

dipandang sebagai hewan mulia, memiliki banyak kelebihan, dan diyakini 

membawa keberuntungan; karenanya penyembelihannya dianggap sebagai jalan 

untuk mencapai kesejahteraan, perlindungan, dan keharmonisan. Hal ini dikuatkan 

oleh pernyataan salah satu tokoh adat bahwa; “Kerbau dianggap sebagai hewan 

yang mulia dan memiliki banyak kelebihan, sehingga penyembelihannya menjadi 

bentuk penghormatan”. (Wawancara Responden 2 Tokoh adat, 2025) Mitos ini 

bekerja dengan menaturalisasi gagasan bahwa kurban besar akan menghasilkan 

tatanan sosial dan kosmologis yang lebih baik. 

Simbol-simbol dalam Maccera Manurung memiliki makna yang dapat 

dianalisis dengan pendekatan semiotika Roland Barthes, yang meliputi makna 

denotatif yaitu makna langsung atau harfiah dari simbol. (Barthes, 2024) Misalnya, 

kambing jantan dalam ritual diartikan secara literal sebagai hewan yang 

dikurbankan. Makna konotatif merupakan makna tambahan yang muncul dari 

asosiasi atau nilai emosional yang diberikan pada simbol tersebut. Penyembelihan 

kambing dapat diartikan sebagai simbol pengorbanan dan penghormatan terhadap 

leluhur. Mitos berfungsi sebagai sistem nilai yang tercermin dalam budaya 

masyarakat. (Setiawan, 2014) Dalam hal ini, ritual Maccera Manurung menciptakan 

mitos tentang kekuatan leluhur dan hubungan dengan kekuatan supranatural sebagai 

bagian dari kepercayaan masyarakat. Makna konotatif dan mitos ini menegaskan 

ideologi yang terkandung dalam Maccera Manurung, yaitu religiusitas yang 

mencakup hubungan yang dalam antara manusia, alam, leluhur, dan kekuatan ilahi. 

Religiusitas, yang berasal dari kata "religi," mengacu pada aspek keagamaan 

yang lebih dalam dari sekadar praktik atau upacara formal. Dalam konteks Maccera 

Manurung, religiusitas mencakup pengalaman spiritual, nilai-nilai, dan keyakinan 

yang hidup dalam masyarakat serta terekspresi melalui simbol-simbol ritual. 

Sartono Kartodirdjo dalam Ghazali. (Gazali, 2014) membahas lima dimensi 

religiusitas yang berkaitan dengan berbagai aspek kehidupan religius, yaitu: 

a. Dimensi pengalaman merujuk pada bagaimana individu mengalami secara 

subjektif suatu fenomena spiritual. Dalam konteks Maccera Manurung, 

pengalaman ini muncul melalui keterlibatan langsung peserta dalam ritual yang 



888 Sumarni, Nurkidam, dkk, Mengungkap Makna Spiritual dan Budaya,... 

 

 

memunculkan rasa sakral, kehadiran leluhur, dan kontak dengan kekuatan 

supranatural. Salah satu medium yang memperkuat pengalaman spiritual 

tersebut adalah Tau-Tau, patung yang menyerupai manusia dan dipahami 

sebagai representasi leluhur, khususnya To Manurung. Kehadiran Tau-Tau 

tidak dilihat secara visual, tetapi dihayati sebagai simbol yang “menghadirkan” 

roh leluhur di tengah upacara. Ketika peserta melihat atau berada dekat dengan 

Tau-Tau, mereka mengalami rasa dekat secara emosional maupun spiritual 

dengan leluhur, sehingga ritual tidak hanya menjadi peristiwa adat, tetapi 

transformasi pengalaman batin yang menghadirkan hubungan simbolik antara 

manusia, sejarah, dan dunia supranatural. 

b. Dimensi Ideologis, mengacu pada nilai-nilai, ajaran, atau dogma yang dianut 

oleh suatu komunitas keagamaan. Dalam konteks ritual Maccera Manurung, 

ideologi ini mencerminkan ajaran leluhur dan kepercayaan masyarakat 

terhadap kekuatan spiritual serta peran adat dalam menjaga keseimbangan alam 

dan kehidupan sosial. 

c. Dimensi spiritual yakni, upaya pencapaian kesadaran spiritual yang lebih 

tinggi. Simbol-simbol dalam Maccera Manurung, seperti pembakaran 

kemenyan dan penyembelihan hewan kurban, mencerminkan usaha manusia 

untuk menjalin hubungan yang lebih dalam dengan entitas spiritual atau ilahi. 

d. Dimensi intelektual ideal, berkaitan dengan pengetahuan dan pemahaman 

tentang prinsip-prinsip moral dan religius. Upacara ini menjadi medium untuk 

menyampaikan nilai-nilai dan norma adat yang dipegang teguh oleh 

masyarakat Bugis, sekaligus memperkuat pemahaman tentang makna 

kehidupan.  

e. Dimensi konsekuensial, mengacu pada pengaruh atau implikasi dari keyakinan 

religius terhadap kehidupan sehari-hari. Dalam Maccera Manurung, dimensi ini 

terwujud melalui praktik-praktik yang bertujuan untuk menjaga keharmonisan 

dan keseimbangan antara manusia, leluhur, dan alam, serta memastikan 

kesejahteraan komunitas. 

Berdasarkan analisis semiotika Roland Barthes, makna spiritual dan budaya 

dalam simbol-simbol Maccera Manurung dapat dipahami melalui konsep hierofani. 

Dalam struktur makna Barthes, level konotasi mengungkapkan lapisan makna yang 

tidak tampak secara fisik tetapi hidup dalam keyakinan masyarakat. Lapisan inilah 

yang memungkinkan simbol-simbol ritual seperti Tau-Tau, kemenyan, sirih-pinang, 

dan lainnya dipahami sebagai hierofani, yaitu manifestasi dari sesuatu yang suci di 

tengah dunia profan. (Eliade, 1959) Melalui simbol-simbol tersebut, masyarakat 

merasakan kehadiran kekuatan supranatural dan peran leluhur yang diyakini terus 

menyertai kehidupan mereka. (Maulana, dkk. 2024) Melalui mitos yang terbentuk, 

ritual ini memperkuat keyakinan masyarakat terhadap pentingnya keseimbangan 

antara manusia, alam, dan dunia spiritual untuk mencapai perlindungan, 

kesejahteraan, dan keharmonisan. Hal ini sejalan dengan penelitian (Hidayat dan 

Yuwita, 2023) yang menunjukkan bahwa praktik-praktik budaya dan ritual 

tradisional sering kali memainkan peran penting dalam mempertahankan 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

889 

 

 

keseimbangan ekologi dan spiritualitas masyarakat. Mereka menemukan bahwa 

mitos dan simbol-simbol dalam ritual tradisional tidak hanya sekadar ungkapan 

estetika atau kebiasaan turun-temurun, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme 

untuk mengintegrasikan manusia dengan alam dan kosmos, sekaligus sebagai upaya 

untuk menjaga harmoni dengan kekuatan-kekuatan spiritual yang diyakini 

memengaruhi kehidupan sehari-hari. 

Keberadaan mitos dalam ritual tidak hanya mencerminkan sistem 

kepercayaan, tetapi juga membentuk pola perilaku kolektif yang memperkuat nilai-

nilai ekologis dan spiritual masyarakat. Dalam konteks Maccera Manurung, mitos-

mitos yang menyertai simbol-simbol seperti Maddoa, kemenyan, dan Tau Tau, 

misalnya, tidak hanya mengandung makna simbolis, tetapi juga mengajarkan 

pentingnya menjaga hubungan harmonis dengan alam dan dunia gaib. Dengan 

demikian, ritual ini tidak hanya berfungsi sebagai sarana ekspresi budaya, tetapi 

juga sebagai alat untuk meneguhkan pandangan hidup yang memprioritaskan 

keseimbangan dan keharmonisan antara berbagai aspek kehidupan.  

Simbol-simbol dalam Maccera Manurung juga mengandung nilai-nilai 

budaya yang berakar pada tradisi dan adat istiadat masyarakat Bugis. Setiap simbol, 

seperti Maddoa' (ayunan raksasa) atau Mappadendang (pesta pascapanen), memiliki 

makna denotatif yang mengacu pada praktik-praktik adat, namun pada tingkat 

konotatif, mereka mewakili rasa syukur, keberanian, persatuan, dan penghormatan 

terhadap leluhur. Melalui mitos yang dibentuk oleh simbol-simbol ini, nilai-nilai 

budaya seperti gotong royong, kepemimpinan, dan keseimbangan hidup diwariskan 

dan dilestarikan dalam komunitas. Temuan ini selaras dengan penelitian yang telah 

dilakukan oleh Putu Krisdiana Nara Kusuma dan Iis Kurnia Nurhayat, yang 

menganalisis makna denotatif, konotatif, serta mitos dan ideologi dalam ritual 

Otonan. (Kusuma, 2017) Dengan demikian, simbol-simbol dalam Maccera 

Manurung tidak hanya berfungsi sebagai elemen ritualistik, tetapi juga sebagai 

sarana untuk mengekspresikan dan memperkuat makna spiritual dan budaya dalam 

masyarakat. 

 

Simpulan 

Tradisi Maccera Manurung menyimpan kekayaan makna simbolis yang 

mendalam, mencerminkan hubungan antara manusia, alam, dan kekuatan spiritual. 

Simbol-simbol dalam ritual ini tidak hanya sekadar elemen budaya, tetapi juga 

sarana untuk menyampaikan nilai-nilai luhur dan memperkuat identitas spiritual 

masyarakat. Dengan memahami makna di balik setiap simbol, kita dapat melihat 

bagaimana tradisi ini berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan dunia nyata 

dengan dunia spiritual, sekaligus menjaga keharmonisan sosial dan kosmis. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



890 Sumarni, Nurkidam, dkk, Mengungkap Makna Spiritual dan Budaya,... 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdullah Muslich Rizal Maulana, M. Adib Fuadi Nuriz, Dhea Rahmafani, 

Kesakralan Darah Menurut Saksi-Saksi Yehuwa; Analisa Hierofani Mircea 

Eliade, Jurnal Religi : Jurnal Studi Agama-Agama Vol. 20, No. 01 (Jan-Jun 

2024) 

Anu. H. A, Nasa. R, Nur, Ekhsan. N. S. The Semiotic Of RebaCeremony In 

Mangulewa Village, Atmosfer: Jurnal Pendidikan, Bahasa, Sastra, Seni, 

Budaya, dan Sosial Humaniora Vol.2, No.4, November 2024 

Barthes, R. 2004. Mythologies. Terjemahan oleh Nurhadi dan A. Sihabul Millah. 

Mitologi.Yogyakarta: Kreasi Wacana. 

Budiman. 2011. Semiotika Visual. Yogyakarta: Jalasutra. 

Bungin B.  2007. Penelitian Kualitatif, Edisi Kedua, Kencana, Jakarta. 

Deni Miharja, Persentuhan Agama Islam dengan Kebudayaan Asli Indonesia, 

Miqot, Vol. 38 No. 1 Januari-Juni 2014 

Eliade. M, The Sacred and The Profane The Nature of Religion, trans. oleh Williard  

Hidayat. M.T, Yuwita.N. 2023. Komunikasi Transendental pada Terbang Gandul di 

Desa Watuagung Pasuruan dengan Teori Pendekatan Interaksionisme 

Simbolik, Jurnal Socia Logica, Vol.3, No.2. 

Kuntowijoyo. 1999. Paradigma Islam Interpretasi Untuk Aksi, Mizan, Bandung.  

Kusuma. P. K. N, Nurhayat. I. K. 2017. Analisis Semiotika Roland Barthes Pada 

Ritual Otonan Di Bali, Jurnal Manajemen Komunikasi, Volume 1, No. 2. 

Littlejohn, Stephen W. 2009. Theories of Human Communication edisi 9. Jakarta. 

Salemba Humanika. 

Maulana, A. M. R, M. Nuriz, A. F, Rahmafani, D. Kesakralan Darah Menurut Saksi-

Saksi Yehuwa; Analisa Hierofani Mircea Eliade, Jurnal Religi: Jurnal Studi 

Agama-Agama Vol. 20, No. 01 (Jan-Jun 2024) 

Setiawan, I. 2014. “Eksnominasi Politik dalam Narasi: Konseptualisasi Mitologis 

Roland Barthes dan Implikasi Metodologisnya dalam Kajian Sastra. Jentera 

3(10):23-35 

Sumai.S, Naumi.T, 2022. Dramaturgi Umat Beragama: Toleransi dan Reproduksi 

Identitas Beragama di Rejang Lebong, IAIN Parepare Nusantara Press. 

Syakhrani. A. W, Nafis. M. Islam Sebagai Agama Dan Islam Sebagai Budaya 

Dalam Masyarakat Banjar, Mushaf Journal : Jurnal Ilmu Al Quran dan Hadis, 

Vol. 2 No. 3.  

Titu, S.  2021.  A Semiotic Analysis  of  Ame  Molo  in Were  Village,  Ngada  

Regency.  [Skripsi].  Nusa Cendana University. Kupang 

 Upe. A, 2022. Metode Riset Kuantitatif dan Kualitatif mengurai perbedaan kearah 

Mix Methods, Diandra Anggota Ikapi DIY. 

 Yoga Mahendra, Gustini Wulandari, Lilis. Perubahan Sosial Budaya Suku Baduy 

Luar: Sebuah Analisis Interaksi Antara Tradisi Dan Modernitas, Jurnal Anak 

Bangsa, Vol. 2, No. 2. 


