' Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam
Jurnal Volume 7 No. 2 Desember 2025 877-890

k h ﬂ ﬂ P DOI https://doi.org/10.37092/khabar.v7i2.1345

https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/khabar
Kmmikas! dan Peayiaran [slam E-ISSN: 2716-0769 (Online)

MENGUNGKAP MAKNA SPIRITUAL DAN BUDAYA DALAM SIMBOL-
SIMBOL TRADISI MACCERA MANURUNG DI ENREKANG

Sumarni Sumai, A. Nurkidam, Rezky Fitrawan, Zulpiana Wahid
Institut Agama Islam Negeri Parepare, Sulawesi Selatan. Indonesia
sumarnisumai@iainpare.ac.id, anurkidam@iainpare.ac.id,
fitrawanrezky547@gmail.com, wahidzulpiana@gmail.com

Abstract

Article History This research explores how Generation Z students at
Received : 03-11-2025 Universitas Muhammadiyah Bengkulu adapt to the
Revised : 11-11-2025 challenge of recognizing hoaxes on Instagram withinthe
Accepted : 09-12-2025  framework of digital media literacy. The main objective

Keywords: is to identify the strategies they use to verify information,
Maccera Manurung, the barriers they face, and how the four pillars of media
Symbol, literacy access, analysis, evaluation, and creation are
Spiritual Meaning, reflected in their digital practices. The study applies a
Local culture, qualitative design, employing in depth interviews, non-
Traditional ritual participant observation, and analysis of personal

documents. Two students were deliberately chosen
through purposive sampling because of their engagement
in academic organizations and digital literacy
communities. Data were processed using thematic
analysis to interpret their approaches to information
verification and online interaction. The results indicate
that participants actively perform cross checking across
multiple platforms, seek validation from trusted
communities or public figures, and examine visual
elements before confirming content. Despite these
strategies, they continue to face difficulties such as
reliance on cognitive shortcuts, exposure to algorithm-
driven content, and the rise of advanced digital
manipulation like deepfakes. The findings confirm that,
although  Generation Z  demonstrates  strong
technological proficiency, their capacity for critical
evaluation remains insufficient.

Pendahuluan

Penyebaran agama atau keyakinan di Nusantara memiliki keterkaitan yang
erat dengan konteks budaya setempat, di mana faktor-faktor seperti tradisi, adat
istiadat, dan norma sosial berperan penting dalam membentuk keyakinan dan
praktik keagamaan masyarakat di Indonesia (Syakhrani dkk, 2022). Setiap individu
lahir dari lingkungan adat dan kulturnya masing-masing, yang menjadikan
kekayaan budaya di Nusantara sangat beragam, dengan setiap daerah menyimpan
tradisi dan ritual unik yang berfungsi sebagai bagian dari identitas budaya sekaligus
memperkuat nilai-nilai spiritual dan social. (Miharja, 2014). Salah satu tradisi yang
sarat makna adalah Maccera Manurung, ritual adat yang dilakukan oleh masyarakat


https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/khabar

878  Sumarni, Nurkidam, dkk, Mengungkap Makna Spiritual dan Budaya,...

Desa Pasang, Kecamatan Maiwa, Kabupaten Enrekang, yang tidak hanya
mencerminkan budaya Bugis, tetapi juga berfungsi sebagai sarana untuk
mengekspresikan keyakinan, nilai-nilai, dan pandangan hidup masyarakat setempat.

Namun, dalam beberapa dekade terakhir, modernisasi dan perubahan sosial
telah membawa tantangan terhadap keberlangsungan tradisi ini. (Mahendra dkk,
2023) Generasi muda mulai beralih pada gaya hidup modern dan cenderung
meninggalkan upacara-upacara tradisional. Akibatnya, nilai-nilai yang terkandung
dalam simbol-simbol ritual, seperti Maddoa (ayunan raksasa), Tau Tau (patung
leluhur), serta berbagai sesajen, mulai kehilangan makna aslinya di mata
masyarakat. Padahal, simbol-simbol ini tidak hanya berfungsi sebagai bagian dari
ritual, tetapi juga mengandung pesan-pesan penting yang berkaitan dengan harmoni
sosial, spiritualitas, dan hubungan antara manusia dengan alam.

Ritual Maccera Manurung sendiri melibatkan berbagai elemen simbolis yang
kaya akan makna, dengan setiap simbol dalam prosesi memiliki lapisan-lapisan
makna yang dapat diuraikan pada tingkat denotatif, konotatif, dan mitos.
Pendekatan semiotika Roland Barthes memungkinkan eksplorasi makna-makna
tersebut untuk memahami bagaimana masyarakat Desa Pasang menafsirkan nilai-
nilai kehidupan melalui simbol-simbol yang digunakan dalam ritual ini. Pendekatan
semiotika juga membantu mengungkap hubungan antara simbol-simbol tersebut
dengan pandangan dunia dan kepercayaan spiritual masyarakat (Helene, dkk, 2024)

Secara akademis, kita mengenal dua macam pendekatan untuk melihat
fenomena budaya yang dapat diterapkan dalam memahami Maccera Manurung.
Pendekatan pertama melihat kebudayaan dari luar ke dalam, yaitu bagaimana
faktor-faktor eksternal seperti lingkungan fisik dan ekologi memengaruhi cara
masyarakat membentuk sistem sosial dan nilai-nilai mereka, termasuk ekspresi
simbolis dalam ritual. Sebagai contoh, praktik-praktik simbolis dalam Maccera
Manurung dapat dipengaruhi oleh hubungan masyarakat dengan alam sekitar dan
pola kehidupan agraris yang mereka jalani. Sementara itu, pendekatan kedua
melihat kebudayaan dari dalam ke luar, di mana sistem nilai yang dianut oleh
masyarakat akan memengaruhi pembentukan simbol-simbol yang digunakan dalam
ritual dan pada akhirnya membentuk struktur sosio-kultural mereka. (Kuntowijoyo,
1999).

Lebih jauh lagi, manusia memiliki kemampuan unik untuk berpikir,
merasakan, dan bersikap melalui ungkapan simbolis. Simbol-simbol tersebut
menjadi jembatan yang menghubungkan pemikiran, perasaan, dan tindakan
manusia dengan dunia di sekitarnya. (Sumai dkk, 2019) Dalam konteks Maccera
Manurung, simbol-simbol yang muncul tidak hanya berfungsi sebagai elemen
ritual, tetapi juga sebagai medium untuk mengekspresikan relasi masyarakat Desa
Pasang dengan alam, nilai spiritual, dan struktur sosial mereka.

Dengan demikian, pendekatan semiotika dalam menganalisis simbol-simbol
Maccera Manurung tidak hanya menggali makna-makna yang terkandung di
dalamnya, tetapi juga memahami bagaimana interaksi antara sistem nilai internal
dan lingkungan eksternal membentuk pandangan hidup dan spiritualitas masyarakat
setempat. (Titu, 2021) Ketiadaan pemahaman yang mendalam mengenai simbol-
simbol dalam Maccera Manurung dapat menyebabkan pergeseran makna, di mana
tradisi yang seharusnya menjadi sumber kearifan lokal justru kehilangan esensinya.
Oleh karena itu, penting untuk menggali kembali makna-makna yang terkandung
dalam simbol-simbol tersebut, sehingga generasi sekarang dan mendatang dapat



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 879
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

memahami dan melestarikan tradisi ini dengan lebih baik.

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap makna spiritual dan budaya yang
terkandung dalam simbol-simbol tradisi Maccera Manurung, serta untuk menyoroti
bagaimana masyarakat Desa Pasang menjaga keseimbangan antara warisan leluhur
dan kehidupan modern. Dengan demikian, hasil penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi dalam memperkuat identitas budaya lokal, serta menjadi
referensi bagi pelestarian tradisi-tradisi serupa di masa depan.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan paradigma
konstruktivis. Metode ini dipilih karena bertujuan untuk memahami makna simbol-
simbol dalam ritual Maccera Manurung dari perspektif masyarakat yang
menjalankan tradisi tersebut. Paradigma konstruktivis memungkinkan peneliti
untuk mengeksplorasi dan menginterpretasikan makna yang dibangun oleh
masyarakat Desa Pasang dalam konteks spiritual dan budaya. (Litlejohn, 2009)

Desain penelitian yang digunakan adalah studi kasus. Penelitian studi kasus
dipilih untuk menggali secara mendalam fenomena simbol-simbol dalam ritual
Maccera Manurung di Desa Pasang, Kabupaten Enrekang. Studi kasus ini akan
mengeksplorasi berbagai elemen simbolis dalam ritual, termasuk Maddoa (ayunan
raksasa), Tau Tau (patung leluhur), dan elemen ritual lainnya, untuk
mengidentifikasi lapisan-lapisan makna yang terkandung di dalamnya.(Upe, 2022)

Data akan dikumpulkan melalui metode berikut; Observasi Partisipatif.
Peneliti akan berpartisipasi langsung dalam ritual Maccera Manurung untuk
mengamati simbol-simbol yang digunakan, cara ritual dilaksanakan, serta konteks
sosial dan kulturalnya. Wawancara mendalam, akan dilakukan dengan para tokoh
adat, pemuka agama, serta masyarakat Desa Pasang yang terlibat dalam pelaksanaan
ritual. Wawancara ini bertujuan untuk menggali pandangan dan pemahaman mereka
mengenai simbol-simbol yang muncul dalam ritual, makna spiritual dan budaya
yang terkandung, serta kaitannya dengan pandangan hidup Masyarakat, dan Studi
Dokumentasi, peneliti akan mengumpulkan berbagai dokumen, catatan, foto, dan
rekaman video yang terkait dengan ritual Maccera Manurung. Dokumentasi ini akan
membantu memperkaya data yang diperoleh melalui observasi dan wawancara,
serta menyediakan bukti visual untuk mendukung analisis simbolis.

Penelitian akan dilaksanakan di Desa Pasang, Kabupaten Enrekang, Sulawesi
Selatan, yang merupakan lokasi pelaksanaan ritual Maccera Manurung. Subjek
penelitian terdiri dari tokoh adat, pemuka agama, serta masyarakat yang terlibat
dalam pelaksanaan ritual, dengan fokus pada individu-individu yang memiliki
pengetahuan mendalam tentang simbol-simbol ritual. (Bungin, 2007) Teknik
analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis semiotika dengan
pendekatan Roland Barthes, yang membedakan tiga tingkat makna: denotatif,
konotatif, dan mitos. (Budiman, 2011) Untuk memastikan validitas dan reliabilitas
data, penelitian ini akan menggunakan teknik triangulasi data, yaitu dengan
membandingkan hasil observasi, wawancara, dan studi dokumentasi. Selain itu,
peneliti akan melakukan pengecekan kembali dengan informan kunci (member
checking) untuk mengonfirmasi keakuratan temuan.(Bungin, 2007)



880  Sumarni, Nurkidam, dkk, Mengungkap Makna Spiritual dan Budaya,...

Pembahasan

Tradisi Maccera Manurung merupakan salah satu warisan budaya yang kaya
akan nilai spiritual dan simbolisme di Desa Pasang, Enrekang. Sebagai ritual adat,
Maccera Manurung tidak hanya menampilkan berbagai upacara dan kegiatan, tetapi
juga menyampaikan pesan-pesan mendalam melalui simbol-simbol yang
digunakan. Melalui pendekatan semiotika Roland Barthes, simbol-simbol ini dapat
dianalisis pada tiga tingkat: denotatif, konotatif, dan mitos. Artikel ini membahas
beberapa simbol utama dalam tradisi tersebut dan makna-makna yang terkandung
di dalamnya.

- - A

Gambar 1. Maddoa (Aan Raksasa)

Maddoa, ayunan besar yang terbuat dari pohon pinang, kayu, dan rotan,
digunakan untuk mengayunkan para perempuan, sementara laki-laki bertugas
sebagai penderek. Secara denotatif, Maddoa hanya terlihat sebagai sebuah
permainan dalam ritual. Namun, secara konotatif, ayunan ini melambangkan kerja
sama dan harmoni antara laki-laki dan perempuan, mencerminkan pentingnya peran
kedua gender dalam menjaga keseimbangan sosial. Pada tingkat mitos, praktik
Maddoa berfungsi sebagai peneguh nilai-nilai tradisional tentang relasi sosial yang
ideal. Bahwa harmoni tidak tercipta secara individual, tetapi melalui kolaborasi
yang saling menguatkan. Seperti yang dikatakan oleh tokoh adat: “Maddoa
berfungsi sebagai pengingat akan nilai-nilai tradisional tentang hubungan
antarindividu dalam komunitas dan bagaimana kerjasama dapat menciptakan
kehidupan yang seimbang”. (Wawancara, Responden 1 Tokoh adat 2025)
Pandangan ini menunjukkan bahwa makna simbolik Maddoa bukan sekadar
konstruksi peneliti, melainkan tercermin dari pengalaman dan pemahaman
masyarakat itu sendiri. Mitos ini menaturalisasi ajaran sosial, sehingga ayunan
raksasa tersebut tidak hanya menjadi benda fisik, tetapi juga sarana internalisasi
nilai moral dan budaya yang mendukung kohesi dan keseimbangan komunitas.



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 881
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

Mappadendang (Menumbuk Padi)

Gambar . Menumbuk Padi

Secara denotatif, Mappadendang adalah ritual menumbuk padi secara
bergantian menggunakan lesung dan alu setelah masa panen tiba. Pada level tanda
pertama ini, aktivitas tersebut tampak sebagai kerja kolektif masyarakat yang
memproses hasil panen melalui ritme tumbukan yang teratur. Namun, jika dibaca
pada tingkat konotatif, tindakan menumbuk padi bersama-sama mengandung
makna kerja sama, persatuan, dan rasa kepemilikan bersama terhadap hasil
pertanian. Irama tumbukan yang kompak mencerminkan harmoni sosial, di mana
keberhasilan panen bukan sekadar milik individu atau keluarga tertentu, tetapi
dirayakan sebagai pencapaian kolektif. Pada titik ini, Mappadendang menjadi lebih
dari aktivitas fisik; tindakan ini menjelma sebagai simbol solidaritas dan kohesi
sosial dalam budaya agraris.

Gambar 3. Membakar Kemenyan

Pada tingkat mitos, Mappadendang dimaknai sebagai simbol yang “alamiah”
dari kesyukuran dan keharmonisan kosmologis. Tokoh agama setempat
menegaskan bahwa: “Mappadendang menggambarkan keterikatan kuat antara
manusia, alam, dan Tuhan, di mana kesyukuran atas hasil bumi yang berlimpah”.
(Wawancara Responden 2 Tokoh Agama, 2025) Kutipan ini memperlihatkan bahwa
makna ritual bukan sekadar interpretasi peneliti, melainkan berasal dari pengalaman
dan pemahaman komunitas itu sendiri. Mitos ini menaturalisasi praktik menumbuk
padi menjadi simbol spiritual dan sosial yang mengajarkan pentingnya kesadaran
ekologis, rasa syukur, dan harmoni dalam kehidupan manusia, sekaligus
memperkuat kohesi sosial di masyarakat.

Pembakaran Kemenyan

Secara denotatif, pembakaran kemenyan dalam ritual Maccera Manurung
tampak sebagai tindakan sederhana: membakar bahan aromatik untuk menghasilkan
asap dan wewangian. Namun, pada tingkat konotatif, kemenyan tidak lagi sekadar
benda yang menghasilkan aroma, tetapi menjadi simbol penghormatan terhadap



882  Sumarni, Nurkidam, dkk, Mengungkap Makna Spiritual dan Budaya,...

Nabi Muhammad serta isyarat kehadiran spiritual malaikat dalam ruang ritual. Asap
yang menjulang dipahami sebagai tanda keterhubungan antara manusia yang
melaksanakan upacara dengan dimensi spiritual yang lebih luhur. Dengan demikian,
pada lapis konotatifnya, kemenyan memproduksi makna emosional dan religius
yang mempertegas suasana sakral sekaligus menghadirkan rasa kehadiran ilahi.
Pada tingkat mitos, pembakaran kemenyan dalam ritual Maccera Manurung
tidak hanya berfungsi sebagai simbol pembersihan spiritual, tetapi juga sebagai
sarana menghubungkan manusia dengan dunia transenden. Tokoh adat menjelaskan
bahwa “Nabi Muhammad dikenal menyukai wewangian, dan harum kemenyan
dipercaya dapat menarik kehadiran malaikat yang menyampaikan doa serta amal
ibadah kepada Allah”. (Wawancara Responden 1 Tokoh Adat, 2025) Dalam
kerangka Barthes, kemenyan berfungsi sebagai tanda yang menaturalisasi kehadiran
kekuatan supranatural sehingga praktik ritual ini tampak sebagai kebenaran alamiah
yang diterima secara kolektif. Dengan demikian, pembakaran kemenyan
menegaskan bahwa ritual tidak hanya membersihkan lingkungan dan hati manusia
dari energi negatif, tetapi juga memperkuat hubungan spiritual dengan Tuhan,
menegaskan nilai keselarasan dan perlindungan spiritual dalam Masyarakat.

Kapur dan Pinang dalam Daun Sirih

Y L»’..—:\. 1

Gambar 4. Kapur dan pinang dalam daun sirih
Secara denotatif, kapur dan pinang yang dibungkus dalam daun sirih adalah
bagian dari sesajen yang disiapkan dalam ritual Maccera Manurung. Pada tataran
ini, benda-benda tersebut hanya tampak sebagai perlengkapan upacara yang disusun
dan dipersembahkan sesuai aturan adat. Namun ketika naik ke tingkat konotatif,
unsur kapur, pinang, dan daun sirih tidak lagi sekadar material ritual; ia berubah
menjadi tanda yang membawa makna spiritual. Susunan bentuk kapur dan pinang
dipahami melambangkan huruf Alif dan Lam, yang jika digabungkan membentuk
kata “Allah.” Pada Tingkat mitos, ini mengonstruksi keyakinan bahwa simbol
tersebut bukan hanya representasi teologis, tetapi juga medium yang membuka
ruang dialog antara manusia dengan Tuhan dan kekuatan gaib yang melingkupi
ritual. Kepala desa menjelaskan bahwa “Dalam tradisi ini, kapur dan pinang yang
dibungkus dengan daun sirih tidak hanya memiliki makna simbolis sebagai huruf-
huruf yang membentuk tulisan ‘Allah”. (Wawancara Responden 3 Kepala Desa,
2025) Dalam kerangka Barthes, simbol ini berfungsi menegaskan keselarasan
sosial dan spiritual, sekaligus menanamkan kesadaran akan nilai moral dan religius
yang harus dijunjung dalam interaksi masyarakat.



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 883
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

Popcorn dari Gabah Padi

Gambar 5. Gabah Padi

Secara denotatif, popcorn dari gabah padi yang dipanaskan adalah makanan
sederhana yang dihasilkan melalui proses pemanasan hingga butir gabah meletup.
Dalam konteks ritual, ia tampak sebagai bagian dari hidangan yang disajikan untuk
melengkapi prosesi adat. Namun, pada tingkat konotatif, popcorn ini memikul
makna simbolik yang lebih dalam. Letupan gabah yang berubah menjadi bentuk
baru dipahami sebagai representasi keberkahan, kecukupan, dan transformasi
positif yang dianugerahkan Tuhan. Setiap butir yang “mengembang” secara
simbolis mencerminkan harapan akan rezeki yang terus bertambah serta rasa syukur
atas hasil panen. Pada tingkat mitos, popcorn yang berasal dari gabah padi dimaknai
sebagai simbol keberkahan, kecukupan, dan kemakmuran bagi masyarakat yang
mengikuti ritual. Tokoh adat menjelaskan bahwa “Popcorn dari gabah padi
melambangkan keberkahan dan kecukupan”. (Wawancara Responden 4 Tokoh
Adat) Dalam kerangka Barthes, simbol ini menaturalisasi makna sosial dan
spiritual, sehingga praktik ritual ini tampak sebagai kebenaran alamiah yang
diterima secara kolektif.

P

Tau Tau (Patung Leluhur)

A R e W e A e e . .
Gambar 5. Patung Leluhur
Secara denotatif, Tau Tau adalah patung yang dibuat menyerupai sosok
manusia, mewakili kehadiran leluhur, khususnya To Manurung. Simbol ini, pada
tingkat konotatif, melambangkan perwujudan jiwa leluhur yang hadir dalam setiap
ritual. Pada tingkat mitos, Tau Tau menjadi jembatan simbolik antara dunia manusia
dan dunia spiritual. Mitos ini mengonstruksi keyakinan bahwa patung bukan hanya
representasi, tetapi wadah yang memungkinkan komunikasi dengan leluhur,
sehingga masyarakat dapat merasakan kehadiran leluhur (To Manurung) secara
spiritual. Sebagaimana pernyataan tokoh adat berikut; “Tau Tau melambangkan
kehadiran dan perwujudan jiwa leluhur dalam setiap prosesi”. (Wawancara
Responden 4 Tokoh Adat, 2025) Dalam kerangka ini, Tau Tau berfungsi sebagai
mediator kosmis yang menyatukan masa lalu, masa kini, dan kekuatan supranatural



884  Sumarni, Nurkidam, dkk, Mengungkap Makna Spiritual dan Budaya,...

yang melingkupi komunitas.

Daun Waru sebagai Alas Makanan

Gambar 6. Alas Makan dengan daun waru

Secara denotatif, penggunaan daun waru sebagai alas makanan dalam ritual
Maccera Manurung merupakan pilihan yang sederhana dan praktis. Daun ini
berfungsi sebagai wadah alami untuk menyajikan berbagai hidangan yang
dipersembahkan selama prosesi ritual. Namun, ketika naik ke tingkat konotatif,
daun waru tidak lagi dipahami semata sebagai alas makanan. Ia berubah menjadi
tanda yang memuat makna simbolis tentang ketahanan, kebaruan, dan perasaan
haru. Ketahanan daun mencerminkan daya hidup dan kemampuan masyarakat untuk
bertahan menghadapi berbagai tantangan. Pada tingkat mitos, daun waru berfungsi
sebagai simbol ketahanan, pembaruan, dan perasaan haru yang menyertai prosesi
Maccera Manurung. Masyarakat setempat menjelaskan bahwa “Daun waru, yang
tidak mudah lapuk, melambangkan ketahanan, perasaan haru, dan kebaruan”.
(Wawancara M1 Responden peserta ritual, 2025) Ketahanan daun waru yang tidak
mudah lapuk menaturalisasi nilai keteguhan masyarakat Enrekang dalam menjaga
tradisi leluhur.
Pakaian Adat dengan Tanduk Kerbau

>,

Gambar 7. Pakaian Adat
Secara denotatif, pakaian adat yang dihiasi dengan tanduk kerbau adalah
busana upacara yang dikenakan dalam konteks ritual atau perayaan adat. Secara
denotatif, pakaian adat yang dihiasi dengan tanduk kerbau adalah busana upacara
yang dikenakan dalam konteks ritual atau perayaan adat. Pada tingkat mitos, tanduk
kerbau menaturalisasi kekuatan, keberanian, dan wibawa sosial masyarakat
Enrekang. Wawancara dengan masyarakat setempat menjelaskan: “Tanduk kerbau
pada pakaian adat melambangkan kekuatan dan keberanian”. (Wawancara M2
Responden peserta ritual, 2025) Simbol ini terhubung dengan kedudukan kerbau
sebagai hewan mulia dalam sistem kepercayaan masyarakat. Tanduk yang
menjulang pada pakaian adat mempertegas status moral dan keberanian individu
yang mengenakannya, sekaligus menjadi representasi energi maskulin yang



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 885
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

menjaga keseimbangan ritual.

Penyembelihan Ayam Jantan Hitam

P e e S R, TN e
Gambar 8. Penyembelihan ayam jantan hitam

Secara denotatif, ayam hitam hanyalah hewan yang dipilih untuk kebutuhan
ritual. Namun pada tataran konotatif, warna hitam pada ayam menghadirkan
asosiasi simbolik dengan kekuatan gelap, dunia profan, serta dorongan-dorongan
dasar dalam diri manusia. Dengan demikian, tindakan penyembelihan bukan
sekadar proses fisik, melainkan proses simbolik yang menyampaikan pesan tentang
usaha manusia untuk menghadapi sisi kelam yang melekat pada dirinya. Pada
tingkat mitos, sebagaimana dijelaskan Barthes, tanda konotatif tersebut kemudian
dinaikkan menjadi wacana budaya yang diterima secara kolektif sebagai kebenaran.
Penyembelihan ayam jantan hitam dimaknai sebagai upaya menenangkan kekuatan
bumi, meredam unsur keduniawian yang berlebihan, serta mengendalikan sifat
tamak dalam diri manusia. Hal ini sesuai dengan ungkapan tokoh adat sebagai
berikut; “Ayam jantan hitam melambangkan kekuatan gelap, kekuasaan, dan
keduniawian”. (Wawancara Responden 4 Tokoh adat, 2025) Warna hitam pada
ayam juga dapat melambangkan sifat dasar manusia yang cenderung pada
ketamakan dan keinginan yang mendalam. Mitos ini bekerja dengan cara
“menaturalisasi” gagasan bahwa sisi gelap manusia dapat ditaklukkan melalui
pengorbanan simbolik.

Penyembelihan Kambing Jantan Hitam

& RIS FAN
Gambar 9. Penyembelihan Kambing

Pada level denotatif, kambing jantan hitam hanyalah hewan kurban yang
digunakan dalam upacara adat. Namun pada level konotatif, warna hitam, jenis
kelamin jantan, dan tindakan penyembelihan menghadirkan asosiasi simbolik
tentang kekuatan, pengorbanan, serta solidaritas sosial. Mitos tentang
penyembelihan kambing jantan hitam yang diyakini mampu menolak bala,
mengusir roh jahat, dan memberikan perlindungan bekerja untuk menaturalisasi
hubungan antara ritual dan keselamatan komunitas. Masyarakat tidak lagi
melihatnya sekadar sebagai tradisi, melainkan sebagai mekanisme kosmologis yang



886  Sumarni, Nurkidam, dkk, Mengungkap Makna Spiritual dan Budaya,...

menjamin keamanan dan kesejahteraan social bagi Masyarakat yang masih
menjalankan ritual ini. Hal ini sesuai dengan pernyataan salah satu tokoh agama;
“penyembelihan kambing jantan hitam melambangkan persatuan dan kesatuan antar
desa yang masih melestarikan tradisi Maccera Manurung”. (Wawancara Responden
2 Tokoh Agama, 2025) Dengan demikian, melalui lensa Barthes, mitos tersebut
berfungsi memperkuat legitimasi ritual sebagai sarana pemelihara ketertiban dan
persatuan antardesa, sekaligus menginternalisasi keyakinan bahwa kekuatan
supranatural dapat diolah dan dikendalikan melalui simbol-simbol budaya yang
diwariskan secara turun-temurun.

Nasi Tiga Warna (Merah, Hitam, dan Putih)

Gambar 10. Nasi tiga warna

Secara denotatif, nasi tersebut hanyalah makanan yang diberi pewarna alami
dan disajikan sebagai bagian dari upacara. Namun pada tingkat konotasi, masing-
masing warna memuat simbolisme budaya yang kaya: merah sebagai energi
kehidupan, hitam sebagai representasi nafsu dan dorongan dasar manusia, serta
putih sebagai lambang kedamaian dan kemurnian batin. Kombinasi ketiganya
menghasilkan tanda yang lebih kompleks, yaitu representasi tentang dinamika batin
manusia yang tidak tunggal, melainkan tersusun dari tenaga vital, dorongan gelap,
dan aspirasi menuju ketenangan. Melalui pembacaan Barthesian, nasi tiga warna
menjadi “bahasa kedua” yang mengartikulasikan nilai moral dan spiritual yang telah
dikonstruksi oleh masyarakat.

Pada tingkat mitos, tanda konotatif tersebut kemudian naik menjadi wacana
budaya yang dianggap alamiah. Barthes menjelaskan bahwa mitos bekerja dengan
menutupi konstruksi sosial di balik sebuah tanda sehingga ia tampak sebagai
kebenaran yang wajar. Dengan cara ini, nasi tiga warna dipahami sebagai simbol
kesatuan dan keseimbangan, yakni keyakinan bahwa kehidupan manusia harus
dijalani dengan menjaga harmoni antara unsur baik dan buruk dalam diri. Seperti
ungkapan tokoh adat berikut: “warna-warna ini melambangkan aspek-aspek dalam
diri manusia, merah sebagai simbol darah yang mengalir dan energi kehidupan,
hitam sebagai lambang sifat tamak dan nafsu, serta putih sebagai perwujudan
ketenangan dan kedamaian. Ketan yang lengket berfungsi sebagai simbol
persatuan”.(Wawancara Responden 4 Tokoh Agama, 2025) Mitos tersebut tidak
hanya menegaskan tatanan moral masyarakat, tetapi juga memperkuat kohesi sosial
melalui pengulangan makna dalam Setiap penyelenggaraan ritual.



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 887
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

Gambar. 11. Penyembelihan Kerbau

Secara denotatif, kerbau hanyalah hewan besar yang dikurbankan dalam ritual
adat. Namun pada tingkat konotasi, kerbau membawa makna yang jauh lebih kaya:
ia melambangkan kekuatan, kesabaran, produktivitas, serta keseimbangan antara
energi maskulin dan feminin. Tubuhnya yang kokoh dan sifatnya yang jinak
menghasilkan simbol ganda yang merepresentasikan kekuatan fisik sekaligus
kelembutan dan ketahanan. Pada tingkat mitos, makna konotatif tersebut berubah
menjadi narasi budaya yang diterima sebagai kebenaran yang alami. Kerbau
dipandang sebagai hewan mulia, memiliki banyak kelebihan, dan diyakini
membawa keberuntungan; karenanya penyembelihannya dianggap sebagai jalan
untuk mencapai kesejahteraan, perlindungan, dan keharmonisan. Hal ini dikuatkan
oleh pernyataan salah satu tokoh adat bahwa; “Kerbau dianggap sebagai hewan
yang mulia dan memiliki banyak kelebihan, sehingga penyembelihannya menjadi
bentuk penghormatan”. (Wawancara Responden 2 Tokoh adat, 2025) Mitos ini
bekerja dengan menaturalisasi gagasan bahwa kurban besar akan menghasilkan
tatanan sosial dan kosmologis yang lebih baik.

Simbol-simbol dalam Maccera Manurung memiliki makna yang dapat
dianalisis dengan pendekatan semiotika Roland Barthes, yang meliputi makna
denotatif yaitu makna langsung atau harfiah dari simbol. (Barthes, 2024) Misalnya,
kambing jantan dalam ritual diartikan secara literal sebagai hewan yang
dikurbankan. Makna konotatif merupakan makna tambahan yang muncul dari
asosiasi atau nilai emosional yang diberikan pada simbol tersebut. Penyembelihan
kambing dapat diartikan sebagai simbol pengorbanan dan penghormatan terhadap
leluhur. Mitos berfungsi sebagai sistem nilai yang tercermin dalam budaya
masyarakat. (Setiawan, 2014) Dalam hal ini, ritual Maccera Manurung menciptakan
mitos tentang kekuatan leluhur dan hubungan dengan kekuatan supranatural sebagai
bagian dari kepercayaan masyarakat. Makna konotatif dan mitos ini menegaskan
ideologi yang terkandung dalam Maccera Manurung, yaitu religiusitas yang
mencakup hubungan yang dalam antara manusia, alam, leluhur, dan kekuatan ilahi.

Religiusitas, yang berasal dari kata "religi," mengacu pada aspek keagamaan
yang lebih dalam dari sekadar praktik atau upacara formal. Dalam konteks Maccera
Manurung, religiusitas mencakup pengalaman spiritual, nilai-nilai, dan keyakinan
yang hidup dalam masyarakat serta terekspresi melalui simbol-simbol ritual.
Sartono Kartodirdjo dalam Ghazali. (Gazali, 2014) membahas lima dimensi
religiusitas yang berkaitan dengan berbagai aspek kehidupan religius, yaitu:

a. Dimensi pengalaman merujuk pada bagaimana individu mengalami secara

subjektif suatu fenomena spiritual. Dalam konteks Maccera Manurung,
pengalaman ini muncul melalui keterlibatan langsung peserta dalam ritual yang



888  Sumarni, Nurkidam, dkk, Mengungkap Makna Spiritual dan Budaya,...

memunculkan rasa sakral, kehadiran leluhur, dan kontak dengan kekuatan
supranatural. Salah satu medium yang memperkuat pengalaman spiritual
tersebut adalah Tau-Tau, patung yang menyerupai manusia dan dipahami
sebagai representasi leluhur, khususnya To Manurung. Kehadiran Tau-Tau
tidak dilihat secara visual, tetapi dihayati sebagai simbol yang “menghadirkan”
roh leluhur di tengah upacara. Ketika peserta melihat atau berada dekat dengan
Tau-Tau, mereka mengalami rasa dekat secara emosional maupun spiritual
dengan leluhur, sehingga ritual tidak hanya menjadi peristiwa adat, tetapi
transformasi pengalaman batin yang menghadirkan hubungan simbolik antara
manusia, sejarah, dan dunia supranatural.

b. Dimensi Ideologis, mengacu pada nilai-nilai, ajaran, atau dogma yang dianut
oleh suatu komunitas keagamaan. Dalam konteks ritual Maccera Manurung,
ideologi ini mencerminkan ajaran leluhur dan kepercayaan masyarakat
terhadap kekuatan spiritual serta peran adat dalam menjaga keseimbangan alam
dan kehidupan sosial.

c. Dimensi spiritual yakni, upaya pencapaian kesadaran spiritual yang lebih
tinggi. Simbol-simbol dalam Maccera Manurung, seperti pembakaran
kemenyan dan penyembelihan hewan kurban, mencerminkan usaha manusia
untuk menjalin hubungan yang lebih dalam dengan entitas spiritual atau ilahi.

d. Dimensi intelektual ideal, berkaitan dengan pengetahuan dan pemahaman
tentang prinsip-prinsip moral dan religius. Upacara ini menjadi medium untuk
menyampaikan nilai-nilai dan norma adat yang dipegang teguh oleh
masyarakat Bugis, sekaligus memperkuat pemahaman tentang makna
kehidupan.

e. Dimensi konsekuensial, mengacu pada pengaruh atau implikasi dari keyakinan
religius terhadap kehidupan sehari-hari. Dalam Maccera Manurung, dimensi ini
terwujud melalui praktik-praktik yang bertujuan untuk menjaga keharmonisan
dan keseimbangan antara manusia, leluhur, dan alam, serta memastikan
kesejahteraan komunitas.

Berdasarkan analisis semiotika Roland Barthes, makna spiritual dan budaya
dalam simbol-simbol Maccera Manurung dapat dipahami melalui konsep hierofani.
Dalam struktur makna Barthes, level konotasi mengungkapkan lapisan makna yang
tidak tampak secara fisik tetapi hidup dalam keyakinan masyarakat. Lapisan inilah
yang memungkinkan simbol-simbol ritual seperti Tau-Tau, kemenyan, sirth-pinang,
dan lainnya dipahami sebagai hierofani, yaitu manifestasi dari sesuatu yang suci di
tengah dunia profan. (Eliade, 1959) Melalui simbol-simbol tersebut, masyarakat
merasakan kehadiran kekuatan supranatural dan peran leluhur yang diyakini terus
menyertai kehidupan mereka. (Maulana, dkk. 2024) Melalui mitos yang terbentuk,
ritual ini memperkuat keyakinan masyarakat terhadap pentingnya keseimbangan
antara manusia, alam, dan dunia spiritual untuk mencapai perlindungan,
kesejahteraan, dan keharmonisan. Hal ini sejalan dengan penelitian (Hidayat dan
Yuwita, 2023) yang menunjukkan bahwa praktik-praktik budaya dan ritual
tradisional sering kali memainkan peran penting dalam mempertahankan



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 889
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

keseimbangan ekologi dan spiritualitas masyarakat. Mereka menemukan bahwa
mitos dan simbol-simbol dalam ritual tradisional tidak hanya sekadar ungkapan
estetika atau kebiasaan turun-temurun, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme
untuk mengintegrasikan manusia dengan alam dan kosmos, sekaligus sebagai upaya
untuk menjaga harmoni dengan kekuatan-kekuatan spiritual yang diyakini
memengaruhi kehidupan sehari-hari.

Keberadaan mitos dalam ritual tidak hanya mencerminkan sistem
kepercayaan, tetapi juga membentuk pola perilaku kolektif yang memperkuat nilai-
nilai ekologis dan spiritual masyarakat. Dalam konteks Maccera Manurung, mitos-
mitos yang menyertai simbol-simbol seperti Maddoa, kemenyan, dan Tau Tau,
misalnya, tidak hanya mengandung makna simbolis, tetapi juga mengajarkan
pentingnya menjaga hubungan harmonis dengan alam dan dunia gaib. Dengan
demikian, ritual ini tidak hanya berfungsi sebagai sarana ekspresi budaya, tetapi
juga sebagai alat untuk meneguhkan pandangan hidup yang memprioritaskan
keseimbangan dan keharmonisan antara berbagai aspek kehidupan.

Simbol-simbol dalam Maccera Manurung juga mengandung nilai-nilai
budaya yang berakar pada tradisi dan adat istiadat masyarakat Bugis. Setiap simbol,
seperti Maddoa' (ayunan raksasa) atau Mappadendang (pesta pascapanen), memiliki
makna denotatif yang mengacu pada praktik-praktik adat, namun pada tingkat
konotatif, mereka mewakili rasa syukur, keberanian, persatuan, dan penghormatan
terhadap leluhur. Melalui mitos yang dibentuk oleh simbol-simbol ini, nilai-nilai
budaya seperti gotong royong, kepemimpinan, dan keseimbangan hidup diwariskan
dan dilestarikan dalam komunitas. Temuan ini selaras dengan penelitian yang telah
dilakukan oleh Putu Krisdiana Nara Kusuma dan lis Kurnia Nurhayat, yang
menganalisis makna denotatif, konotatif, serta mitos dan ideologi dalam ritual
Otonan. (Kusuma, 2017) Dengan demikian, simbol-simbol dalam Maccera
Manurung tidak hanya berfungsi sebagai elemen ritualistik, tetapi juga sebagai
sarana untuk mengekspresikan dan memperkuat makna spiritual dan budaya dalam
masyarakat.

Simpulan

Tradisi Maccera Manurung menyimpan kekayaan makna simbolis yang
mendalam, mencerminkan hubungan antara manusia, alam, dan kekuatan spiritual.
Simbol-simbol dalam ritual ini tidak hanya sekadar elemen budaya, tetapi juga
sarana untuk menyampaikan nilai-nilai luhur dan memperkuat identitas spiritual
masyarakat. Dengan memahami makna di balik setiap simbol, kita dapat melihat
bagaimana tradisi ini berfungsi sebagai jembatan yang menghubungkan dunia nyata
dengan dunia spiritual, sekaligus menjaga keharmonisan sosial dan kosmis.



890  Sumarni, Nurkidam, dkk, Mengungkap Makna Spiritual dan Budaya,...

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah Muslich Rizal Maulana, M. Adib Fuadi Nuriz, Dhea Rahmafani,
Kesakralan Darah Menurut Saksi-Saksi Yehuwa; Analisa Hierofani Mircea
Eliade, Jurnal Religi : Jurnal Studi Agama-Agama Vol. 20, No. 01 (Jan-Jun
2024)

Anu. H. A, Nasa. R, Nur, Ekhsan. N. S. The Semiotic Of RebaCeremony In
Mangulewa Village, Atmosfer: Jurnal Pendidikan, Bahasa, Sastra, Seni,
Budaya, dan Sosial Humaniora Vol.2, No.4, November 2024

Barthes, R. 2004. Mythologies. Terjemahan oleh Nurhadi dan A. Sihabul Millah.
Mitologi.Yogyakarta: Kreasi Wacana.

Budiman. 2011. Semiotika Visual. Y ogyakarta: Jalasutra.

Bungin B. 2007. Penelitian Kualitatif, Edisi Kedua, Kencana, Jakarta.

Deni Miharja, Persentuhan Agama Islam dengan Kebudayaan Asli Indonesia,
Migqot, Vol. 38 No. 1 Januari-Juni 2014

Eliade. M, The Sacred and The Profane The Nature of Religion, trans. oleh Williard

Hidayat. M. T, Yuwita.N. 2023. Komunikasi Transendental pada Terbang Gandul di
Desa Watuagung Pasuruan dengan Teori Pendekatan Interaksionisme
Simbolik, Jurnal Socia Logica, Vol.3, No.2.

Kuntowijoyo. 1999. Paradigma Islam Interpretasi Untuk Aksi, Mizan, Bandung.

Kusuma. P. K. N, Nurhayat. I. K. 2017. Analisis Semiotika Roland Barthes Pada
Ritual Otonan Di Bali, Jurnal Manajemen Komunikasi, Volume 1, No. 2.

Littlejohn, Stephen W. 2009. Theories of Human Communication edisi 9. Jakarta.
Salemba Humanika.

Maulana, A. M. R, M. Nuriz, A. F, Rahmafani, D. Kesakralan Darah Menurut Saksi-
Saksi Yehuwa; Analisa Hierofani Mircea Eliade, Jurnal Religi: Jurnal Studi
Agama-Agama Vol. 20, No. 01 (Jan-Jun 2024)

Setiawan, 1. 2014. “Eksnominasi Politik dalam Narasi: Konseptualisasi Mitologis
Roland Barthes dan Implikasi Metodologisnya dalam Kajian Sastra. Jentera
3(10):23-35

Sumai.S, Naumi.T, 2022. Dramaturgi Umat Beragama: Toleransi dan Reproduksi
Identitas Beragama di Rejang Lebong, IAIN Parepare Nusantara Press.

Syakhrani. A. W, Nafis. M. Islam Sebagai Agama Dan Islam Sebagai Budaya
Dalam Masyarakat Banjar, Mushaf Journal : Jurnal lImu Al Quran dan Hadis,
Vol. 2 No. 3.

Titu, S. 2021. A Semiotic Analysis of Ame Molo in Were Village, Ngada
Regency. [Skripsi]. Nusa Cendana University. Kupang

Upe. A, 2022. Metode Riset Kuantitatif dan Kualitatif mengurai perbedaan kearah
Mix Methods, Diandra Anggota Ikapi DIY.

Yoga Mahendra, Gustini Wulandari, Lilis. Perubahan Sosial Budaya Suku Baduy
Luar: Sebuah Analisis Interaksi Antara Tradisi Dan Modernitas, Jurnal Anak
Bangsa, Vol. 2, No. 2.



