
                                    

 Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

  Volume 7 No. 2 Desember 2025 1083-1094 

  DOI https://doi.org/10.37092/khabar.v7i2.1357 

https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/khabar 

E-ISSN: 2716-0769 (Online)  

 

DAKWAH SEBAGAI RESOLUSI SOSIAL TERHADAP 

PENYIMPANGAN SOSIAL DI MASYARAKAT LOMBOK 
 

Heriyadi 

Sekolah Tinggi Ilmu Dakwah Mustafa Ibrahim Al-Ishlahuddiny. Nusa Tenggara 

Barat, Indonesia 

heriyadiispiring@gmail.com 

Abstract 

Article History 

Received  : 08-11-2025 

Revised    : 05-11-2025 

Accepted : 10-12-2025 

This study aims to analyze the role of da'wah as a social 

resolution to various forms of social deviance occurring 

in Lombok society. Social phenomena such as moral 

decline, promiscuity, drug abuse, and the weakening of 

mutual cooperation values indicate serious challenges in 

the social life of a society facing the currents of 

modernization and globalization. In this context, da'wah 

functions not only as a means of conveying religious 

teachings, but also as a social mechanism capable of 

guiding, controlling, and correcting community behavior 

so that it remains in line with moral and religious values. 

This research uses a qualitative approach by examining 

the religious social phenomena of the Sasak community 

in Lombok. The results of the study show that dakwah 

plays a significant role in shaping social awareness and 

strengthening community solidarity through the 

teachings of amar ma'ruf nahi munkar. Dakwah in 

Lombok is carried out through various approaches, 

including dakwah bi al-lisan (lectures and recitations), 

dakwah bi al-hal (social actions such as economic 

empowerment, cleanliness, and the environment), and 

dakwah based on local culture such as Maulid Adat and 

zikir together. In addition, the role of religious leaders 

such as Tuan Guru and Islamic boarding schools 

(pesantren) are key pillars in instilling Islamic values and 

maintaining community morality. The cultural approach, 

use of local languages, and synergy between religious 

scholars, traditional leaders, and village governments 

have made da'wah in Lombok effective in preventing and 

addressing social deviance. Thus, da'wah in Lombok not 

only functions as a spiritual activity, but also as a social 

resolution that can strengthen religious values, foster 

solidarity, and maintain social balance amid the 

dynamics of changing times. 

Keywords: 

Da'wah,  

Society Lombok,  

Social Deviance,  

Social Resolution, 

Pendahuluan 

Masalah sosial dalam masyarakat merupakan fenomena kompleks yang tidak 

dapat dilepaskan dari perubahan sosial, ekonomi, dan budaya. Di berbagai daerah 

https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/khabar
mailto:heriyadiispiring@gmail.com


1084 Heriyadi, Dakwah Sedagai Resolusi Sosial Terhadap Penyimpangan,... 

 

 

di Indonesia, termasuk Lombok, muncul berbagai bentuk penyimpangan sosial yang 

berakar pada perubahan nilai dan pola kehidupan masyarakat. Lombok sebagai 

pulau yang religius dikenal dengan sebutan Pulau Seribu Masjid seharusnya 

menjadi contoh kehidupan sosial yang religius dan harmonis. Namun realitas 

menunjukkan adanya berbagai bentuk penyimpangan sosial seperti pergaulan 

bebas, penyalahgunaan narkoba, pencurian, kekerasan remaja, hingga 

meningkatnya kasus pernikahan dini dan perceraian. Fenomena ini 

mengindikasikan adanya degradasi moral dan lemahnya kontrol sosial masyarakat.  

Menurut Soerjono Soekanto, penyimpangan sosial adalah setiap perilaku 

yang tidak sesuai dengan norma dan nilai sosial yang berlaku dalam suatu sistem 

social (Soekanto 2013). Dalam konteks masyarakat Lombok, faktor penyebab 

penyimpangan sosial cukup beragam, mulai dari kondisi ekonomi, pengaruh 

globalisasi, arus pariwisata, lemahnya pendidikan moral, hingga perubahan nilai 

dalam keluarga. Penelitian di Dusun Tolot-Tolot Desa Gapura, Kecamatan Pujut, 

Lombok Tengah menunjukkan bahwa penyimpangan sosial remaja disebabkan oleh 

lemahnya sosialisasi nilai dan kurangnya pengawasan sosial di lingkungan 

Masyarakat (Zainuddin 2020). Sementara itu, di daerah pariwisata seperti Desa 

Kuta, fenomena pergaulan bebas dan penyalahgunaan alkohol menjadi hal yang 

mencolok akibat pengaruh interaksi budaya dan wisatawan asing (Suparlan 2021). 

Kondisi ini memperlihatkan bahwa nilai-nilai sosial dan keagamaan masyarakat 

mulai bergeser dari norma-norma tradisional yang selama ini menjadi penuntun 

perilaku. 

Penyimpangan sosial tidak hanya disebabkan oleh faktor individual, tetapi 

juga oleh struktur sosial yang lemah. Durkheim menjelaskan bahwa penyimpangan 

sosial muncul karena lemahnya solidaritas sosial atau keadaan anomie, yaitu situasi 

di mana norma sosial kehilangan kekuatannya dalam mengatur perilaku Masyarakat 

(Durkheim 1951). Hal ini juga terjadi di Lombok ketika perubahan sosial berjalan 

cepat tanpa disertai kesiapan nilai dan lembaga sosial. Laju urbanisasi, arus pekerja 

migran, serta penetrasi budaya global melalui pariwisata mempercepat transformasi 

sosial yang tidak diimbangi dengan ketahanan moral Masyarakat (S. Rahman 2022). 

Akibatnya, banyak masyarakat yang mengalami disorientasi nilai dan jatuh pada 

perilaku menyimpang. 

Dalam konteks inilah, dakwah memiliki peran strategis sebagai resolusi sosial 

terhadap penyimpangan sosial. Dakwah tidak hanya dipahami sebagai ajakan verbal 

untuk beribadah, tetapi juga sebagai gerakan sosial yang mengarahkan masyarakat 

menuju tatanan kehidupan yang lebih baik. Dakwah merupakan “usaha mengubah 

situasi masyarakat dari keadaan yang tidak Islami menuju masyarakat yang Islami 

melalui penerapan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sosial.” Dakwah sebagai 

aktivitas sosial menuntut pendekatan yang lebih luas tidak hanya ceramah di 

mimbar, tetapi juga tindakan nyata yang menyentuh aspek ekonomi, pendidikan, 

budaya, dan sosial Masyarakat (Amrullah 1999). 

Dakwah berfungsi sebagai agent of social change (agen perubahan sosial) 

karena membawa misi untuk memperbaiki struktur sosial dan moral masyarakat. 

Melalui dakwah, nilai-nilai Islam yang menekankan keadilan, kepedulian, dan amar 

ma’ruf nahi munkar dapat menjadi alat kontrol sosial yang efektif (Rahardjo 2002). 

Di Lombok, dakwah memiliki basis yang kuat karena masyarakatnya religius dan 

lembaga keagamaan seperti pesantren, masjid, dan majelis taklim tumbuh subur. 

Potensi ini perlu dioptimalkan agar dakwah tidak hanya berorientasi pada 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

1085 

 

 

peningkatan pengetahuan agama, tetapi juga pada pembentukan perilaku sosial yang 

sehat dan produktif. 

Dakwah sebagai resolusi sosial harus berangkat dari realitas sosial 

masyarakat. Artinya, dakwah tidak hanya berbicara tentang akidah dan ibadah, 

tetapi juga harus menjawab persoalan kemiskinan, pengangguran, kekerasan, dan 

degradasi moral. Dakwah sosial adalah upaya membumikan ajaran Islam dalam 

konteks kehidupan nyata yang menyentuh aspek ekonomi, sosial, dan budaya 

Masyarakat (Mulkhan 2000). Pendekatan ini relevan diterapkan di Lombok yang 

menghadapi tantangan sosial akibat pariwisata dan perubahan gaya hidup 

masyarakat modern. Dengan strategi dakwah yang berbasis pada kebutuhan sosial, 

dakwah dapat menjadi solusi dalam menata kembali nilai dan norma masyarakat. 

Penyimpangan sosial di Lombok juga banyak terjadi pada kalangan remaja. 

Studi oleh Rasyid menunjukkan bahwa perilaku menyimpang di kalangan remaja 

Lombok Tengah seperti balapan liar, tawuran, dan minum-minuman keras 

disebabkan oleh lemahnya pengawasan keluarga dan rendahnya pendidikan agama. 

Hal ini menunjukkan pentingnya dakwah keluarga sebagai basis pembentukan 

moral generasi muda (Rasyid 2021). Dakwah keluarga dapat dilakukan melalui 

majelis taklim, pendidikan anak, dan pembinaan moral berbasis masjid. Seperti 

dikemukakan oleh Al-Qardhawi Dakwah yang paling efektif adalah dakwah yang 

dimulai dari keluarga, karena keluarga adalah madrasah pertama bagi anak-anak 

(Al-Qardhawi 2002). 

Selain itu, peran tokoh agama dan lembaga dakwah lokal sangat penting 

dalam menanggulangi penyimpangan sosial. Di Lombok, banyak lembaga dakwah 

seperti MUI daerah, pesantren, dan organisasi Islam yang melakukan kegiatan sosial 

seperti pemberdayaan ekonomi, pelatihan remaja masjid, dan dakwah wisata (Fadli 

2023). Menurut Fadli kegiatan dakwah berbasis komunitas di Desa Sade, Lombok 

Tengah berhasil menurunkan tingkat kenakalan remaja karena melibatkan pemuda 

dalam kegiatan sosial keagamaan. Dakwah yang bersifat partisipatif dan dialogis 

terbukti lebih efektif dibanding dakwah monolog yang hanya bersifat ceramah 

sepihak. 

Dakwah juga dapat menjadi media resolusi konflik sosial yang berakar dari 

perbedaan pandangan keagamaan dan budaya. Lombok pernah mengalami konflik 

antar kelompok keagamaan dan etnis, namun dakwah damai (islah) yang dilakukan 

oleh para ulama dan tokoh adat mampu memulihkan hubungan sosial masyarakat. 

Menurut penelitian oleh Syaifuddin dakwah perdamaian yang mengedepankan nilai 

tasamuh (toleransi) dan ukhuwah berhasil mengurangi konflik horizontal di 

Lombok Timur. Hal ini membuktikan bahwa dakwah tidak hanya menyentuh aspek 

spiritual, tetapi juga berfungsi sebagai sarana rekonsiliasi social (Syaifuddin 2019). 

Pentingnya dakwah sebagai resolusi sosial juga terlihat dalam upaya 

mencegah penyimpangan struktural seperti korupsi, ketidakadilan, dan 

penyalahgunaan kekuasaan. Dalam konteks pembangunan daerah, dakwah 

berfungsi sebagai pengingat moral bagi para pemimpin dan pejabat publik agar 

mengedepankan nilai amanah dan keadilan. Sebagaimana disebutkan dalam QS. Al-

A’raf (7):165 bahwa kewajiban umat Islam adalah menegakkan amar ma’ruf nahi 

munkar, yaitu memperbaiki kerusakan sosial dengan cara yang bijak dan 

bertanggung jawab. Maka, dakwah yang bersifat sosial dan moral menjadi benteng 

pertahanan masyarakat dari penyimpangan dalam berbagai level. 

Meski demikian, pelaksanaan dakwah di Lombok masih menghadapi 



1086 Heriyadi, Dakwah Sedagai Resolusi Sosial Terhadap Penyimpangan,... 

 

 

tantangan. Beberapa dakwah masih bersifat formal dan retorik, kurang menyentuh 

aspek sosial-ekonomi masyarakat. Menurut hasil penelitian oleh Mustamin kegiatan 

dakwah di Lombok sebagian besar masih berorientasi pada penyampaian ajaran 

agama tanpa program pemberdayaan sosial yang berkelanjutan (Mustamin 2022). 

Oleh karena itu, dibutuhkan inovasi dakwah berbasis aksi sosial seperti 

pengembangan ekonomi umat, pelatihan keterampilan, dan penyuluhan sosial untuk 

memperkuat ketahanan moral masyarakat. Dengan strategi demikian, dakwah dapat 

menjadi resolusi sosial yang nyata terhadap berbagai bentuk penyimpangan sosial. 

Oleh karena itu, penelitian ini penting dilakukan untuk mengkaji peran 

dakwah sebagai resolusi sosial terhadap penyimpangan sosial di masyarakat 

Lombok. Kajian ini diharapkan dapat memberikan gambaran empiris tentang 

bagaimana dakwah diimplementasikan dalam menghadapi berbagai bentuk 

penyimpangan sosial dan sejauh mana efektivitasnya dalam memperbaiki tatanan 

sosial. Penelitian ini juga diharapkan memberikan kontribusi dalam pengembangan 

model dakwah yang kontekstual, partisipatif, dan berorientasi pada perubahan sosial 

di masyarakat Lombok yang religius dan multikultural. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, karena bertujuan 

memahami secara mendalam peran dakwah dalam menyelesaikan masalah 

penyimpangan sosial di masyarakat Lombok. Pendekatan ini memungkinkan 

peneliti menggali makna, pandangan, serta pengalaman para tokoh agama dan 

masyarakat secara alami tanpa manipulasi variable (Moleong 2019). Dengan 

demikian, penelitian ini berfokus pada pemahaman fenomena sosial keagamaan 

dalam konteks nyata. Lokasi penelitian dilakukan di tiga wilayah utama Pulau 

Lombok, yaitu Lombok Timur, Lombok Tengah, dan Kota Mataram. Ketiga daerah 

tersebut dipilih karena mewakili karakter sosial yang berbedapedesaan, semi-

perkotaan, dan perkotaan sehingga dapat memberikan gambaran yang komprehensif 

mengenai praktik dakwah dan dinamika sosial Masyarakat (Sugiyono 2021). Fokus 

utama penelitian ini adalah pada kegiatan dakwah yang dijalankan oleh Tuan Guru, 

pesantren, dan komunitas keagamaan dalam menghadapi kemerosotan moral, 

penyalahgunaan narkoba, serta pergeseran nilai gotong royong di tengah pengaruh 

modernisasi. Data dikumpulkan melalui tiga teknik utama, yaitu observasi, 

wawancara mendalam, dan dokumentasi. Observasi digunakan untuk mengamati 

aktivitas dakwah secara langsung, sedangkan wawancara dilakukan dengan tokoh 

agama, masyarakat, dan pemerintah desa untuk memperoleh pemahaman yang lebih 

mendalam (Meleong 1989). Dokumentasi digunakan sebagai data pendukung yang 

memperkuat hasil temuan lapangan. Analisis data menggunakan model Miles dan 

Huberman, yang terdiri atas tiga langkah: reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan Kesimpulan (Miles, Huberman, and Saldaña 2014). Keabsahan data diuji 

dengan triangulasi sumber dan metode agar hasil penelitian valid dan dapat 

dipercaya. Melalui metode ini, penelitian diharapkan dapat menggambarkan secara 

objektif peran dakwah sebagai resolusi sosial yang efektif dalam menanggulangi 

penyimpangan sosial di masyarakat Lombok. 

 

Pembahasan 

Gambaran Umum Masyarakat Lombok 

Pulau Lombok merupakan salah satu wilayah di Provinsi Nusa Tenggara 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

1087 

 

 

Barat (NTB) yang memiliki kekayaan budaya, sosial, dan keagamaan yang sangat 

khas. Secara geografis, pulau ini terletak di antara Pulau Bali dan Sumbawa dengan 

luas sekitar 4.739 km², dan terdiri atas empat kabupaten serta satu kota, yaitu 

Kabupaten Lombok Barat, Lombok Tengah, Lombok Timur, Lombok Utara, dan 

Kota Mataram sebagai pusat pemerintahan dan ekonomi daerah (Badan Pusat 

Statistik 2018). Kondisi geografis yang terdiri dari dataran rendah, pegunungan, dan 

pesisir membuat masyarakat Lombok memiliki keragaman dalam mata pencaharian 

serta tradisi sosial-budaya yang kuat. 

Mayoritas penduduk Lombok adalah suku Sasak, yang mencapai lebih dari 

80% populasi. Suku ini dikenal dengan karakter religius yang kuat karena mayoritas 

beragama Islam, dengan corak keagamaan yang kental dan sistem sosial yang 

dipengaruhi oleh nilai-nilai keislaman serta adat istiadat local (A. Rahman 2020). 

Meskipun demikian, di beberapa daerah seperti Narmada dan Lingsar, masyarakat 

Sasak hidup berdampingan dengan etnis Bali dan minoritas lain seperti Samawa dan 

Mbojo, menciptakan harmoni sosial yang unik (R. Wahyudi 2021). Keberagaman 

ini menunjukkan kemampuan masyarakat Lombok dalam beradaptasi terhadap 

pluralitas budaya tanpa kehilangan identitas keislamannya. 

Dalam konteks sosial, masyarakat Lombok masih menjunjung tinggi sistem 

kekerabatan yang kuat dan semangat gotong royong. Nilai-nilai kebersamaan 

tersebut diwujudkan dalam kegiatan sosial seperti besiru (kerja bersama tanpa 

pamrih), nyongkolan (iringan pengantin), serta roah (doa bersama) yang berfungsi 

mempererat solidaritas sosial antarwarga (L. Hidayat 2019). Tradisi ini menegaskan 

bahwa masyarakat Sasak memiliki sistem sosial yang berorientasi pada kolektivitas 

dan kekeluargaan, yang sekaligus menjadi benteng dalam menghadapi tantangan 

sosial modern. 

Dari sisi ekonomi, sebagian besar masyarakat Lombok masih bergantung 

pada sektor pertanian, peternakan, dan perikanan. Namun, dalam dua dekade 

terakhir, sektor pariwisata berkembang pesat terutama di wilayah selatan seperti 

Kuta Mandalika dan Senggigi, memberikan peluang ekonomi baru sekaligus 

tantangan sosial-budaya (Muzakkir 2022). Modernisasi membawa perubahan gaya 

hidup dan pola konsumsi masyarakat, terutama di daerah perkotaan seperti 

Mataram. Hal ini menimbulkan pergeseran nilai tradisional menuju orientasi 

materialistik dan individualistik, meskipun sebagian masyarakat pedesaan tetap 

mempertahankan nilai-nilai lama yang berakar pada agama dan adat (Syarifuddin 

2020).  

Dari sisi keagamaan, Islam tidak hanya berfungsi sebagai sistem kepercayaan, 

tetapi juga sebagai tatanan sosial dan norma kehidupan. Kehadiran tokoh-tokoh 

agama yang dikenal sebagai Tuan Guru memainkan peran penting dalam 

membimbing moral, pendidikan, dan kesejahteraan masyarakat. Melalui lembaga 

pesantren dan majelis taklim, Tuan Guru menjadi motor penggerak dakwah serta 

agen perubahan sosial di Lombok(Sukri 2019). Fenomena ini menjadikan 

masyarakat Lombok sebagai salah satu komunitas Muslim di Indonesia yang paling 

religius dan memiliki dinamika keagamaan yang tinggi.  

Dengan demikian, masyarakat Lombok merupakan potret masyarakat yang 

religius, komunal, dan adaptif terhadap perubahan sosial. Meskipun modernisasi 

membawa tantangan dalam bentuk perubahan nilai dan gaya hidup, kekuatan 

budaya dan agama tetap menjadi fondasi utama dalam menjaga stabilitas sosial di 

tengah arus globalisasi. 



1088 Heriyadi, Dakwah Sedagai Resolusi Sosial Terhadap Penyimpangan,... 

 

 

Bentuk-Bentuk Penyimpangan Sosial di Masyarakat Lombok 

Penyimpangan Moral dan Etika  

Fenomena penyimpangan moral dan etika di masyarakat Lombok semakin 

tampak seiring meningkatnya arus globalisasi dan penetrasi budaya luar. Generasi 

muda, khususnya remaja, kini lebih mudah mengakses media sosial dan hiburan 

digital yang tidak selalu sejalan dengan nilai-nilai Islam dan budaya Sasak. Hal ini 

menyebabkan munculnya perilaku seperti pergaulan bebas, konsumsi minuman 

keras, hingga perilaku hedonistik yang bertentangan dengan norma agama (Fauzan 

2020). Penelitian oleh Suparman menunjukkan bahwa sekitar 42% remaja di 

Lombok Tengah mengalami krisis identitas moral akibat pengaruh media sosial dan 

lemahnya kontrol keluarga. Dakwah berperan sebagai resolusi sosial karena mampu 

menghadirkan nilai-nilai spiritual yang menuntun perilaku generasi muda agar 

kembali pada norma agama dan adat. 

Dalam konteks ini, dakwah kultural menjadi penting, karena pendekatan 

dakwah yang humanis dan komunikatif dapat menanamkan kembali nilai akhlakul 

karimah tanpa menimbulkan resistensi sosial. Misalnya, kegiatan pengajian remaja 

masjid dan majelis taklim yang dipimpin oleh Tuan Guru di Lombok Barat terbukti 

mampu menekan perilaku menyimpang di kalangan remaja (Lestari 2022b). 

Pendekatan ini menunjukkan bahwa dakwah bukan hanya penyampaian pesan 

agama, tetapi juga strategi rekonstruksi moral masyarakat. 

 

Kasus Kriminalitas dan Penyalahgunaan Narkoba 

Perkembangan ekonomi dan migrasi tenaga kerja ke wilayah-wilayah urban 

di Lombok juga menimbulkan persoalan sosial berupa meningkatnya kasus 

kriminalitas dan penyalahgunaan narkoba. Data dari Badan Narkotika Nasional 

(BNN) NTB tahun 2023 menunjukkan bahwa jumlah kasus penyalahgunaan 

narkotika meningkat 17% dibanding tahun sebelumnya, dengan sebagian besar 

pelaku berasal dari usia produktif 18-35 tahun 2023 (Badan Narkotika Nasional 

NTB 2023). Faktor ekonomi, pergaulan bebas, dan lemahnya pengawasan sosial 

menjadi penyebab utama fenomena ini (N. Wahyudi 2022). Dalam konteks dakwah, 

Tuan Guru dan lembaga keagamaan mengambil peran penting dalam memberikan 

edukasi keagamaan kepada masyarakat, terutama melalui kegiatan rehabilitasi 

berbasis pesantren. Beberapa pesantren seperti Pesantren Qamarul Huda Bagu di 

Lombok Tengah mengembangkan program dakwah rehabilitatif bagi korban 

penyalahgunaan narkoba melalui terapi spiritual dan konseling Islami (Rifa’i 

2021b). Dakwah seperti ini menjadi resolusi sosial karena mampu menyentuh 

dimensi batin pelaku, memulihkan keimanan, dan mengembalikan mereka ke 

kehidupan sosial yang sehat. 

 

Konflik Sosial dan Pergeseran Nilai Gotong Royong 

Salah satu bentuk penyimpangan sosial yang unik di Lombok adalah konflik 

sosial antarwarga, baik karena perbedaan pandangan politik, perebutan lahan, 

maupun ketegangan antaragama dan antar kelompok social (M. Aziz, 2020). 

Penelitian oleh Aziz mencatat bahwa konflik sosial di Lombok seringkali berakar 

dari melemahnya nilai gotong royong dan kebersamaan yang dulu menjadi ciri khas 

masyarakat Sasak. Proses modernisasi telah memunculkan pola hidup 

individualistis, di mana kepentingan pribadi lebih diutamakan dibanding 

kepentingan bersama. 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

1089 

 

 

Dakwah hadir sebagai jembatan rekonsiliasi sosial, melalui pesan-pesan damai dan 

ukhuwah Islamiyah. Misalnya, program “Dakwah Perdamaian” oleh Majelis Ulama 

Indonesia (MUI) Lombok Timur berhasil menurunkan potensi konflik horizontal 

dengan mempertemukan tokoh agama, pemuda, dan aparat desa dalam kegiatan 

dialog social (A. Hidayat 2022a). Nilai-nilai Islam seperti tasamuh (toleransi) dan 

ta’awun (tolong-menolong) dijadikan fondasi dakwah yang menumbuhkan kembali 

semangat gotong royong masyarakat. Dengan demikian, dakwah tidak hanya 

memperbaiki individu, tetapi juga merekonstruksi tatanan sosial yang harmonis. 

 

Ketimpangan Sosial Akibat Modernisasi dan Perubahan Ekonomi 

Modernisasi dan pariwisata di Lombok, khususnya setelah berkembangnya 

kawasan Mandalika, membawa dampak ekonomi yang signifikan tetapi juga 

menciptakan ketimpangan sosial antara masyarakat lokal dan pendatang, antara 

kelompok kaya dan miskin, serta antara wilayah desa dan kota (Nuraeni 2023a). 

Menurut penelitian oleh Nuraeni munculnya kawasan wisata elit menimbulkan 

pergeseran mata pencaharian masyarakat dari sektor agraris ke sektor jasa, namun 

tidak semua penduduk dapat beradaptasi. Akibatnya, terjadi peningkatan jumlah 

pengangguran terselubung dan kesenjangan pendapatan. 

Dalam situasi ini, dakwah berperan memberikan kesadaran sosial dan etika 

ekonomi Islam, seperti prinsip keadilan, keberkahan rezeki, dan tanggung jawab 

sosial (maslahah). Melalui dakwah ekonomi, para Tuan Guru mengajarkan 

pentingnya kewirausahaan syariah dan solidaritas sosial melalui zakat, infak, dan 

sedekah (T. Rahman 2021). Misalnya, program “Gerakan Ekonomi Berbasis 

Masjid” di Lombok Utara berhasil memberdayakan masyarakat pasca-pandemi 

COVID-19 dengan membentuk koperasi syariah dan usaha mikro berbasis 

komunitas (Saleh 2022). Dengan demikian, dakwah menjadi sarana transformasi 

sosial-ekonomi yang berkeadilan dan berkelanjutan. Keempat bentuk 

penyimpangan sosial di atas menunjukkan bahwa masyarakat Lombok menghadapi 

dinamika moral, sosial, dan ekonomi yang kompleks akibat modernisasi dan 

globalisasi. Namun, dakwah khususnya yang dilakukan oleh Tuan Guru dan 

lembaga keagamaan lokal terbukti memiliki daya resolusi sosial yang efektif. 

Dakwah bukan sekadar aktivitas religius, tetapi juga mekanisme rekonstruksi nilai, 

rekonsiliasi sosial, dan pemberdayaan ekonomi masyarakat. Oleh karena itu, 

dakwah di Lombok dapat dipandang sebagai instrumen sosial yang mampu 

mengatasi krisis moral, konflik sosial, hingga ketimpangan ekonomi. 

 

Peran Dakwah dalam Penyimpangan Sosial 

Dakwah dalam konteks sosial bukan hanya sebatas penyampaian ajaran 

agama, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial yang menuntun 

masyarakat agar tetap berada dalam koridor moral dan norma keagamaan. Dalam 

masyarakat Lombok yang mayoritas beragama Islam, dakwah berperan penting 

sebagai sarana membina kesadaran moral, menanamkan nilai-nilai amar ma’ruf nahi 

munkar, serta mencegah munculnya perilaku menyimpang yang dapat mengganggu 

keseimbangan social (Abdullah 2017). Dakwah menjadi wadah pendidikan 

nonformal yang secara langsung menyentuh aspek etika, spiritual, dan sosial 

masyarakat. Peran dakwah sebagai pengendali sosial (social control) diwujudkan 

melalui ajaran amar ma’ruf nahi munkar yang mengajak masyarakat kepada 

kebaikan dan mencegah kemungkaran. Melalui pesan-pesan moral tersebut, para dai 



1090 Heriyadi, Dakwah Sedagai Resolusi Sosial Terhadap Penyimpangan,... 

 

 

dan tokoh agama berusaha menanamkan kesadaran bahwa perilaku menyimpang 

seperti pergaulan bebas, kriminalitas, dan penyalahgunaan narkoba merupakan 

bentuk pelanggaran terhadap nilai agama dan adat. Menurut Quraish Shihab dakwah 

yang efektif tidak hanya berorientasi pada penyampaian verbal, tetapi juga harus 

diwujudkan dalam tindakan nyata (dakwah bi al-hal) yang memperlihatkan 

keteladanan dan kontribusi sosial dalam kehidupan Masyarakat (Quraish Shihab 

2007). 

Di Lombok, dakwah memiliki dimensi sosial yang kuat melalui aktivitas Tuan 

Guru dan lembaga pesantren. Tuan Guru sebagai figur karismatik berperan sebagai 

pembimbing moral sekaligus mediator sosial dalam menyelesaikan berbagai konflik 

Masyarakat (Sukri 2019). Mereka tidak hanya berdakwah melalui mimbar, tetapi 

juga melalui program sosial seperti pendidikan, pemberdayaan ekonomi umat, serta 

kegiatan kemasyarakatan seperti gotong royong dan bakti sosial. Pendekatan ini 

membuat dakwah menjadi sarana efektif dalam memperkuat solidaritas sosial dan 

mengurangi potensi penyimpangan moral. 

Selain itu, dakwah di Lombok juga menyesuaikan diri dengan konteks budaya 

masyarakat setempat. Melalui kegiatan keagamaan seperti Maulid Adat, zikir 

bersama, dan pengajian kampung, pesan-pesan moral dan etika disampaikan dengan 

bahasa lokal yang mudah dipahami oleh Masyarakat (A. Rahman 2020). Pendekatan 

kultural ini mencerminkan bahwa dakwah di Lombok tidak bersifat konfrontatif, 

tetapi lebih mengedepankan nilai-nilai humanis dan persuasif. Hal ini sejalan 

dengan konsep dakwah kultural yang menekankan integrasi antara ajaran agama 

dan budaya lokal tanpa menghilangkan substansi nilai Islam (A. Aziz 2017).  

Dalam konteks penyimpangan sosial, dakwah berperan sebagai resolusi sosial 

yang menumbuhkan kesadaran kolektif akan pentingnya nilai moral dan spiritual 

dalam kehidupan sehari-hari. Dengan adanya dakwah yang terarah, masyarakat 

lebih mudah mengidentifikasi perilaku yang menyimpang serta memahami dampak 

negatifnya bagi lingkungan sosial. Melalui kegiatan dakwah yang 

berkesinambungan, masyarakat didorong untuk aktif melakukan kontrol sosial 

secara bersama, baik melalui forum keagamaan, majelis taklim, maupun kegiatan 

sosial Masyarakat (Yusra 2021).  

Lebih lanjut, dakwah juga berfungsi sebagai pendidikan sosial yang 

memperkuat identitas keislaman masyarakat Lombok. Pendidikan keagamaan yang 

diajarkan di pesantren menjadi benteng moral bagi generasi muda agar tidak 

terjerumus dalam perilaku negatif yang dipengaruhi oleh globalisasi dan media 

digital. Dakwah berbasis pendidikan ini memiliki peran strategis dalam membentuk 

karakter, menanamkan nilai tanggung jawab sosial, dan memperkuat kesadaran 

kolektif terhadap pentingnya moralitas dalam kehidupan bermasyarakat (Hafidh 

2020).  

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa peran dakwah dalam 

menghadapi penyimpangan sosial tidak hanya sebatas ceramah atau nasihat agama, 

tetapi mencakup dimensi sosial, budaya, dan pendidikan. Dakwah di Lombok 

terbukti menjadi alat transformasi sosial yang mampu menjaga harmoni, 

menumbuhkan solidaritas, dan memperkuat identitas keagamaan di tengah 

tantangan modernitas. Melalui perpaduan antara pendekatan spiritual, kultural, dan 

partisipatif, dakwah dapat berfungsi secara efektif sebagai resolusi sosial yang 

mendorong masyarakat menuju kehidupan yang bermoral dan berkeadaban. 

 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

1091 

 

 

Strategi dan Model Dakwah di Lombok suatu pendekatan Kultural dan 

Bahasa Daerah dalam Dakwah 

Salah satu strategi dakwah paling efektif di Lombok adalah penggunaan 

pendekatan kultural dan bahasa daerah Sasak dalam penyampaian pesan 

keagamaan. Pendekatan ini menyesuaikan metode dakwah dengan karakter dan 

budaya masyarakat lokal, sehingga pesan Islam lebih mudah diterima. Para Tuan 

Guru di Lombok sering menggunakan bahasa Sasak dalam khutbah dan pengajian 

agar jamaah merasa dekat dan tidak berjarak dengan da’i (M. Aziz 2020). 

Pendekatan kultural ini juga tampak dalam penggunaan istilah-istilah adat seperti 

begawe (syukuran), selametan, atau nyongkolan yang disinergikan dengan nilai-

nilai Islam. Dengan demikian, dakwah tidak bersifat memaksa tetapi mengalir alami 

dalam budaya Masyarakat (Fauzan 2021). Menurut Fauzan dakwah berbasis 

kultural berhasil menciptakan “Islam yang membumi”, yaitu bentuk keberagamaan 

yang adaptif terhadap tradisi lokal tanpa kehilangan kemurnian ajaran. Di Desa 

Rembitan Lombok Tengah, misalnya, para Tuan Guru menyisipkan pesan moral 

keagamaan dalam acara adat, sehingga masyarakat dapat memahami ajaran Islam 

melalui simbol-simbol budaya mereka sendiri (A. Hidayat 2022).  

 

Dakwah Partisipatif Berbasis Komunitas 

Model dakwah yang efektif di Lombok juga bersifat partisipatif dan berbasis 

komunitas. Dakwah tidak hanya dipusatkan pada figur ulama, tetapi melibatkan 

seluruh elemen masyarakat: pemuda masjid, kelompok ibu-ibu pengajian, 

komunitas tani, bahkan kelompok nelayan di pesisir selatan Lombok (Nuraeni 

2023b). Dengan pendekatan partisipatif, masyarakat bukan hanya menjadi 

pendengar, tetapi juga pelaku dan agen dakwah dalam kehidupan sehari-hari. 

Contohnya dapat dilihat pada program “Dakwah Desa Mandiri” yang diinisiasi oleh 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) Lombok Timur, di mana setiap desa memiliki tim 

dakwah komunitas yang bertugas melakukan kegiatan sosial-keagamaan seperti 

santunan yatim, edukasi remaja, dan pelatihan kewirausahaan Islami. (Dakwah 

partisipatif seperti ini memperkuat ikatan sosial dan meningkatkan rasa tanggung 

jawab moral kolektif. Strategi partisipatif menciptakan proses dakwah dua arah 

masyarakat tidak hanya menerima pesan, tetapi juga menjadi bagian dari solusi 

social (T. Rahman 2022). 

 

Perpaduan Nilai Agama dan Adat dalam Menyampaikan Pesan Moral 

Efektivitas dakwah di Lombok juga ditentukan oleh kemampuannya 

memadukan nilai agama dengan adat lokal. Dalam masyarakat Sasak, adat dan 

agama Islam memiliki hubungan yang harmonis, sering disebut dengan istilah “adat 

bersendikan syara’, syara’ bersendikan Kitabullah.” Prinsip ini menjadi pedoman 

bagi para da’i dalam menyampaikan pesan moral agar tidak bertentangan dengan 

tatanan sosial yang telah ada (Syamsuddin 2021). Sebagai contoh, dalam tradisi 

nyongkolan (arak-arakan pengantin), para da’i dan tokoh adat bekerja sama untuk 

menanamkan nilai-nilai kesopanan dan etika Islam agar kegiatan adat tidak 

melenceng dari norma agama. Begitu pula dalam upacara roah desa (selamatan 

kampung), pesan dakwah sering disisipkan melalui doa bersama dan ceramah 

singkat tentang persaudaraan dan gotong royong (Suparman 2021). Pendekatan 

integratif ini tidak hanya menjaga keberlanjutan tradisi, tetapi juga memperkuat 

moralitas masyarakat melalui simbol dan praktik budaya yang sudah akrab. 



1092 Heriyadi, Dakwah Sedagai Resolusi Sosial Terhadap Penyimpangan,... 

 

 

Menurut Lestari perpaduan agama dan adat menciptakan dakwah yang kontekstual 

dan lebih berdaya guna dalam menanggulangi penyimpangan social (Lestari 2022a). 

 

Sinergi antara Ulama, Tokoh Adat, dan Pemerintah Desa 

Strategi dakwah yang berhasil di Lombok juga sangat bergantung pada sinergi 

antara ulama, tokoh adat, dan pemerintah desa. Kolaborasi ini penting untuk 

menciptakan stabilitas sosial dan memperkuat kontrol sosial terhadap 

penyimpangan moral dan perilaku masyarakat. Ulama berperan sebagai 

pembimbing spiritual, tokoh adat menjadi penjaga norma sosial, sementara 

pemerintah desa memberikan dukungan struktural dan kebijakan yang mendukung 

kegiatan dakwah (Rifa’i 2021a). Di Lombok Barat, misalnya, program “Desa 

Berbasis Dakwah” dijalankan dengan kolaborasi antara Kantor Urusan Agama 

(KUA), lembaga adat, dan karang taruna. Mereka bersama-sama mengadakan 

kegiatan seperti kampung ramah remaja, pengajian lingkungan, serta pembinaan 

keluarga Sakinah (Nuraeni 2023b). Kolaborasi ini terbukti menekan angka 

penyimpangan sosial seperti pernikahan dini dan kekerasan rumah tangga. Menurut 

Hidayat model sinergi ini merupakan bentuk dakwah struktural, di mana pesan 

Islam diintegrasikan ke dalam kebijakan dan tata kelola sosial di tingkat desa (A. 

Hidayat 2022b). Sinergi tiga pilar tersebut membentuk sistem dakwah yang kuat 

ulama sebagai moral force, adat sebagai cultural force, dan pemerintah sebagai 

regulatory force. Ketiganya saling melengkapi dalam membangun masyarakat 

Lombok yang religius, beradab, dan berkeadilan sosial. 

 

Simpulan 

Dakwah memiliki peran yang sangat penting dalam menjaga keseimbangan 

sosial dan moral masyarakat Lombok. Sebagai wilayah yang dikenal religius dan 

berpegang kuat pada nilai-nilai Islam, dakwah menjadi sarana efektif dalam 

membentuk kesadaran masyarakat untuk menjauhi perilaku menyimpang dan 

menegakkan nilai kebaikan. Dalam konteks sosial Lombok yang terus mengalami 

perubahan akibat modernisasi dan globalisasi, dakwah berfungsi sebagai penuntun 

moral yang membantu masyarakat beradaptasi tanpa kehilangan jati diri keislaman 

dan kearifan lokalnya. Melalui berbagai bentuk kegiatan seperti pengajian, dakwah 

sosial, pemberdayaan ekonomi, dan kegiatan budaya keagamaan, para dai dan tokoh 

agama di Lombok berhasil menanamkan nilai-nilai amar ma’ruf nahi munkar dalam 

kehidupan sehari-hari. Dakwah tidak hanya dipahami sebagai seruan lisan, tetapi 

juga diwujudkan dalam tindakan nyata melalui kepedulian sosial, penguatan 

ekonomi umat, dan partisipasi aktif dalam menjaga ketertiban lingkungan. Dengan 

demikian, dakwah menjadi instrumen sosial yang mampu memperkuat solidaritas 

dan kepedulian antarwarga. 

Peran tuan guru, pesantren, dan lembaga keagamaan lokal juga menjadi pilar 

utama dalam membina masyarakat agar tetap berpegang pada nilai-nilai Islam dan 

tradisi adat Sasak. Mereka tidak hanya menjadi pemimpin spiritual, tetapi juga agen 

perubahan sosial yang mendorong terciptanya masyarakat yang berakhlak, 

harmonis, dan berkeadaban. Dakwah di Lombok mampu berfungsi sebagai resolusi 

sosial yang efektif dalam menghadapi penyimpangan sosial. Melalui pendekatan 

yang humanis, kultural, dan partisipatif, dakwah telah membantu masyarakat 

Lombok menjaga keseimbangan antara modernitas dan moralitas, serta memperkuat 

tatanan sosial yang berlandaskan nilai agama dan kearifan lokal. 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

1093 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdullah, M. 2017. Etika Dakwah Dalam Konteks Sosial Masyarakat. Jakarta: 

Kencana. 

Al-Qardhawi, Yusuf. 2002. Fiqh Ad-Dakwah. Kairo: Maktabah Wahbah. 

Amrullah, Ahmad. 1999. Dakwah Islam Dan Perubahan Sosial. Jakarta: Raja 

Grafindo Persada. 

Aziz, A. 2017. Dakwah Kultural Di Indonesia: Pendekatan Humanis Dan 

Kontekstual. Bandung: Alfabeta. 

Aziz, M. 2020. Konflik Sosial Dan Nilai Gotong Royong Di Lombok. Mataram: 

Pustaka Nusa. 

Badan Narkotika Nasional NTB. 2023. Laporan Tahunan Kasus Penyalahgunaan 

Narkoba Di Nusa Tenggara Barat. Mataram: BNN NTB. 

Barat, Badan Pusat Statistik Provinsi Nusa Tenggara. 2018. “Tabel Dinamis - Badan 

Pusat Statistik Provinsi Nusa Tenggara Barat.” https://ntb.bps.go.id/id/query-

builder (October 27, 2025). 

Durkheim, Emile. 1951. The Division of Labor in Society. New York: Free Press. 

Fadli, M. 2023. “Dakwah Partisipatif Dan Penurunan Kenakalan Remaja Di Desa 

Sade Lombok Tengah.” Jurnal Komunikasi Islam 7(2). 

Fauzan, R. 2020. Dakwah Dan Moralitas Remaja Di Era Digital. Yogyakarta: 

Deepublish. 

Fauzan, R. 2021. Dakwah Kultural Di Masyarakat Lombok: Integrasi Nilai Islam 

Dan Budaya Lokal. Yogyakarta: Deepublish. 

Hafidh, M. 2020. Pendidikan Dakwah Dan Pembinaan Akhlak Generasi Muda. 

Yogyakarta: Deepublish. 

Hidayat, A. 2022a. “Dakwah Perdamaian Dalam Masyarakat Multikultural Lombok 

Timur.” Jurnal Dakwah dan Sosial 14(2). 

Hidayat, A. 2022b. “Strategi Dakwah Dan Pembinaan Sosial Di Lombok.” Jurnal 

Dakwah dan Sosial 14(2). 

Hidayat, L. 2019. Nilai Gotong Royong Dalam Tradisi Sasak Lombok. Mataram: 

Arga Press. 

Lestari, W. 2022a. Gerakan Dakwah Dan Pelestarian Adat Di Lombok Barat. 

Jakarta: UIN Press. 

Lestari, W. 2022b. Gerakan Dakwah Remaja Dan Revitalisasi Akhlak Di Lombok 

Barat. Jakarta: UIN Press. 

Meleong, Lexy J. 1989. Metologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya. 

Miles, M. B., A. M. Huberman, and J. Saldaña. 2014. Qualitative Data Analysis: A 

Methods Sourcebook. ed. 3rd. Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Moleong, Lexy J. 2019. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya. 

Mulkhan, Abdul Munir. 2000. Dakwah Sosial: Pemberdayaan Dan Transformasi 

Masyarakat. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Mustamin, H. 2022. “Model Dakwah Sosial Di Pulau Lombok.” Jurnal Ilmu 

Dakwah dan Komunikasi 5(1). 

Muzakkir, A. 2022. Modernisasi Dan Dampaknya Terhadap Ekonomi Masyarakat 

Lombok. Yogyakarta: Deepublish. 



1094 Heriyadi, Dakwah Sedagai Resolusi Sosial Terhadap Penyimpangan,... 

 

 

Nuraeni, D. 2023a. “Dampak Ekonomi Pariwisata Mandalika Terhadap 

Ketimpangan Sosial Masyarakat Lokal.” Jurnal Pembangunan Daerah 8(1). 

Nuraeni, D. 2023b. “Model Dakwah Partisipatif Di NTB: Studi Kasus Di Lombok 

Timur.” Jurnal Pembangunan Daerah 8(1). 

Quraish Shihab, M. 2007. Membumikan Al-Qur’an: Fungsi Dan Peran Wahyu 

Dalam Kehidupan Masyarakat. Jakarta: Lentera Hati. 

Rahardjo, Dawam. 2002. Paradigma Islam Dan Transformasi Sosial. Jakarta: 

LP3ES. 

Rahman, A. 2020. Islam Dan Budaya Lokal Masyarakat Sasak Lombok. Jakarta: 

Prenada Media. 

Rahman, S. 2022. “Modernisasi Dan Penyimpangan Sosial Di Masyarakat 

Lombok.” Jurnal Sosiologi Islam 4(3). 

Rahman, T. 2021. Etika Ekonomi Islam Dan Dakwah Sosial Di Lombok. Bandung: 

Alfabeta. 

Rahman, T. 2022. Etika Sosial Dalam Dakwah Islam Di Masyarakat Sasak. 

Bandung: Alfabeta. 

Rasyid, M. 2021. “Penyimpangan Sosial Remaja Di Lombok Tengah.” Jurnal 

Pendidikan Sosial 3(2). 

Rifa’i, I. 2021a. “Dakwah Struktural Dan Pemberdayaan Desa Di Lombok Barat.” 

Jurnal Sosial dan Keagamaan 9(1). 

Rifa’i, I. 2021b. “Pesantren Sebagai Rehabilitasi Sosial: Studi Kasus Di Lombok 

Tengah.” Jurnal Sosial dan Keagamaan 9(1). 

Saleh, A. 2022. “Gerakan Ekonomi Berbasis Masjid Di Lombok Utara.” Jurnal 

Ekonomi dan Dakwah 5(3). 

Sugiyono. 2021. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Dan R&D. Bandung: 

Alfabeta. 

Sukri, M. 2019. Peran Tuan Guru Dalam Transformasi Sosial Masyarakat Lombok. 

Mataram: Lembaga Penelitian Unram. 

Suparlan, A. 2021. “Pariwisata Dan Penyimpangan Moral Di Desa Kuta Lombok.” 

Jurnal Kajian Budaya dan Pariwisata 2(1). 

Suparman, L. 2021. Moralitas Dan Budaya Dakwah Di Masyarakat Sasak. 

Mataram: UIN Mataram Press. 

Syaifuddin, M. 2019. “Dakwah Damai Dalam Menangani Konflik Sosial Di 

Lombok Timur.” Jurnal Al-Balagh: Komunikasi Islam 4(1). 

Syamsuddin, M. 2021. “Amar Ma’ruf Nahi Munkar Sebagai Kontrol Sosial Dalam 

Masyarakat Islam Lombok.” Jurnal Studi Islam 7(2). 

Syarifuddin, F. 2020. Perubahan Sosial Dan Nilai Tradisional Masyarakat 

Pedesaan Lombok. Bandung: Alfabeta. 

Wahyudi, N. 2022. Kriminalitas Dan Ketimpangan Sosial Di Lombok. Denpasar: 

Arus Timur. 

Yusra, L. 2021. Dakwah Sosial Dan Penguatan Moral Di Era Globalisasi. 

Surabaya: Airlangga University Press. 

Zainuddin, A. 2020. “Analisis Penyimpangan Sosial Di Dusun Tolot-Tolot Desa 

Gapura, Lombok Tengah.” Jurnal Masyarakat dan Sosial Islam 5(3). 

 


