kha

Komunikasi dan Peayiaran Islan

Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam
Volume 7 No. 2 Desember 2025 1083-1094

DOI https://doi.org/10.37092/khabar.v7i2.1357
https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/khabar

E-ISSN: 2716-0769 (Online)

DAKWAH SEBAGAI RESOLUSI SOSIAL TERHADAP
PENYIMPANGAN SOSIAL DI MASYARAKAT LOMBOK

Heriyadi

Sekolah Tinggi [lmu Dakwah Mustafa Ibrahim Al-Ishlahuddiny. Nusa Tenggara

Barat, Indonesia
heriyadiispiring@gmail.com

Abstract

Article History

Received : 08-11-2025
Revised :05-11-2025
Accepted : 10-12-2025

Keywords:
Da'wah,

Society Lombok,
Social Deviance,
Social Resolution,

This study aims to analyze the role of da'wah as a social
resolution to various forms of social deviance occurring
in Lombok society. Social phenomena such as moral
decline, promiscuity, drug abuse, and the weakening of
mutual cooperation values indicate serious challenges in
the social life of a society facing the currents of
modernization and globalization. In this context, da'wah
functions not only as a means of conveying religious
teachings, but also as a social mechanism capable of
guiding, controlling, and correcting community behavior
so that it remains in line with moral and religious values.
This research uses a qualitative approach by examining
the religious social phenomena of the Sasak community
in Lombok. The results of the study show that dakwah
plays a significant role in shaping social awareness and
strengthening community solidarity  through the
teachings of amar ma'ruf nahi munkar. Dakwah in
Lombok is carried out through various approaches,
including dakwah bi al-lisan (lectures and recitations),
dakwah bi al-hal (social actions such as economic
empowerment, cleanliness, and the environment), and
dakwah based on local culture such as Maulid Adat and
zikir together. In addition, the role of religious leaders
such as Tuan Guru and Islamic boarding schools
(pesantren) are key pillars in instilling Islamic values and
maintaining community morality. The cultural approach,
use of local languages, and synergy between religious
scholars, traditional leaders, and village governments
have made da'wah in Lombok effective in preventing and
addressing social deviance. Thus, da'wah in Lombok not
only functions as a spiritual activity, but also as a social
resolution that can strengthen religious values, foster
solidarity, and maintain social balance amid the
dynamics of changing times.

Pendahuluan

Masalah sosial dalam masyarakat merupakan fenomena kompleks yang tidak
dapat dilepaskan dari perubahan sosial, ekonomi, dan budaya. Di berbagai daerah


https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/khabar
mailto:heriyadiispiring@gmail.com

1084  Heriyadi, Dakwah Sedagai Resolusi Sosial Terhadap Penyimpangan, ...

di Indonesia, termasuk Lombok, muncul berbagai bentuk penyimpangan sosial yang
berakar pada perubahan nilai dan pola kehidupan masyarakat. Lombok sebagai
pulau yang religius dikenal dengan sebutan Pulau Seribu Masjid seharusnya
menjadi contoh kehidupan sosial yang religius dan harmonis. Namun realitas
menunjukkan adanya berbagai bentuk penyimpangan sosial seperti pergaulan
bebas, penyalahgunaan narkoba, pencurian, kekerasan remaja, hingga
meningkatnya kasus pernikahan dini dan perceraian. Fenomena ini
mengindikasikan adanya degradasi moral dan lemahnya kontrol sosial masyarakat.

Menurut Soerjono Soekanto, penyimpangan sosial adalah setiap perilaku
yang tidak sesuai dengan norma dan nilai sosial yang berlaku dalam suatu sistem
social (Soekanto 2013). Dalam konteks masyarakat Lombok, faktor penyebab
penyimpangan sosial cukup beragam, mulai dari kondisi ekonomi, pengaruh
globalisasi, arus pariwisata, lemahnya pendidikan moral, hingga perubahan nilai
dalam keluarga. Penelitian di Dusun Tolot-Tolot Desa Gapura, Kecamatan Pujut,
Lombok Tengah menunjukkan bahwa penyimpangan sosial remaja disebabkan oleh
lemahnya sosialisasi nilai dan kurangnya pengawasan sosial di lingkungan
Masyarakat (Zainuddin 2020). Sementara itu, di daerah pariwisata seperti Desa
Kuta, fenomena pergaulan bebas dan penyalahgunaan alkohol menjadi hal yang
mencolok akibat pengaruh interaksi budaya dan wisatawan asing (Suparlan 2021).
Kondisi ini memperlihatkan bahwa nilai-nilai sosial dan keagamaan masyarakat
mulai bergeser dari norma-norma tradisional yang selama ini menjadi penuntun
perilaku.

Penyimpangan sosial tidak hanya disebabkan oleh faktor individual, tetapi
juga oleh struktur sosial yang lemah. Durkheim menjelaskan bahwa penyimpangan
sosial muncul karena lemahnya solidaritas sosial atau keadaan anomie, yaitu situasi
di mana norma sosial kehilangan kekuatannya dalam mengatur perilaku Masyarakat
(Durkheim 1951). Hal ini juga terjadi di Lombok ketika perubahan sosial berjalan
cepat tanpa disertai kesiapan nilai dan lembaga sosial. Laju urbanisasi, arus pekerja
migran, serta penetrasi budaya global melalui pariwisata mempercepat transformasi
sosial yang tidak diimbangi dengan ketahanan moral Masyarakat (S. Rahman 2022).
Akibatnya, banyak masyarakat yang mengalami disorientasi nilai dan jatuh pada
perilaku menyimpang.

Dalam konteks inilah, dakwah memiliki peran strategis sebagai resolusi sosial
terhadap penyimpangan sosial. Dakwah tidak hanya dipahami sebagai ajakan verbal
untuk beribadah, tetapi juga sebagai gerakan sosial yang mengarahkan masyarakat
menuju tatanan kehidupan yang lebih baik. Dakwah merupakan “usaha mengubah
situasi masyarakat dari keadaan yang tidak Islami menuju masyarakat yang Islami
melalui penerapan nilai-nilai Islam dalam kehidupan sosial.” Dakwah sebagai
aktivitas sosial menuntut pendekatan yang lebih luas tidak hanya ceramah di
mimbar, tetapi juga tindakan nyata yang menyentuh aspek ekonomi, pendidikan,
budaya, dan sosial Masyarakat (Amrullah 1999).

Dakwah berfungsi sebagai agent of social change (agen perubahan sosial)
karena membawa misi untuk memperbaiki struktur sosial dan moral masyarakat.
Melalui dakwah, nilai-nilai Islam yang menekankan keadilan, kepedulian, dan amar
ma’ruf nahi munkar dapat menjadi alat kontrol sosial yang efektif (Rahardjo 2002).
Di Lombok, dakwah memiliki basis yang kuat karena masyarakatnya religius dan
lembaga keagamaan seperti pesantren, masjid, dan majelis taklim tumbuh subur.
Potensi ini perlu dioptimalkan agar dakwah tidak hanya berorientasi pada



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 1085
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

peningkatan pengetahuan agama, tetapi juga pada pembentukan perilaku sosial yang
sehat dan produktif.

Dakwah sebagai resolusi sosial harus berangkat dari realitas sosial
masyarakat. Artinya, dakwah tidak hanya berbicara tentang akidah dan ibadah,
tetapi juga harus menjawab persoalan kemiskinan, pengangguran, kekerasan, dan
degradasi moral. Dakwah sosial adalah upaya membumikan ajaran Islam dalam
konteks kehidupan nyata yang menyentuh aspek ekonomi, sosial, dan budaya
Masyarakat (Mulkhan 2000). Pendekatan ini relevan diterapkan di Lombok yang
menghadapi tantangan sosial akibat pariwisata dan perubahan gaya hidup
masyarakat modern. Dengan strategi dakwah yang berbasis pada kebutuhan sosial,
dakwah dapat menjadi solusi dalam menata kembali nilai dan norma masyarakat.

Penyimpangan sosial di Lombok juga banyak terjadi pada kalangan remaja.
Studi oleh Rasyid menunjukkan bahwa perilaku menyimpang di kalangan remaja
Lombok Tengah seperti balapan liar, tawuran, dan minum-minuman keras
disebabkan oleh lemahnya pengawasan keluarga dan rendahnya pendidikan agama.
Hal ini menunjukkan pentingnya dakwah keluarga sebagai basis pembentukan
moral generasi muda (Rasyid 2021). Dakwah keluarga dapat dilakukan melalui
majelis taklim, pendidikan anak, dan pembinaan moral berbasis masjid. Seperti
dikemukakan oleh Al-Qardhawi Dakwah yang paling efektif adalah dakwah yang
dimulai dari keluarga, karena keluarga adalah madrasah pertama bagi anak-anak
(Al-Qardhawi 2002).

Selain itu, peran tokoh agama dan lembaga dakwah lokal sangat penting
dalam menanggulangi penyimpangan sosial. Di Lombok, banyak lembaga dakwah
seperti MUI daerah, pesantren, dan organisasi Islam yang melakukan kegiatan sosial
seperti pemberdayaan ekonomi, pelatihan remaja masjid, dan dakwah wisata (Fadli
2023). Menurut Fadli kegiatan dakwah berbasis komunitas di Desa Sade, Lombok
Tengah berhasil menurunkan tingkat kenakalan remaja karena melibatkan pemuda
dalam kegiatan sosial keagamaan. Dakwah yang bersifat partisipatif dan dialogis
terbukti lebih efektif dibanding dakwah monolog yang hanya bersifat ceramah
sepihak.

Dakwah juga dapat menjadi media resolusi konflik sosial yang berakar dari
perbedaan pandangan keagamaan dan budaya. Lombok pernah mengalami konflik
antar kelompok keagamaan dan etnis, namun dakwah damai (islah) yang dilakukan
oleh para ulama dan tokoh adat mampu memulihkan hubungan sosial masyarakat.
Menurut penelitian oleh Syaifuddin dakwah perdamaian yang mengedepankan nilai
tasamuh (toleransi) dan ukhuwah berhasil mengurangi konflik horizontal di
Lombok Timur. Hal ini membuktikan bahwa dakwah tidak hanya menyentuh aspek
spiritual, tetapi juga berfungsi sebagai sarana rekonsiliasi social (Syaifuddin 2019).

Pentingnya dakwah sebagai resolusi sosial juga terlihat dalam upaya
mencegah penyimpangan struktural seperti korupsi, ketidakadilan, dan
penyalahgunaan kekuasaan. Dalam konteks pembangunan daerah, dakwah
berfungsi sebagai pengingat moral bagi para pemimpin dan pejabat publik agar
mengedepankan nilai amanah dan keadilan. Sebagaimana disebutkan dalam QS. Al-
A’raf (7):165 bahwa kewajiban umat Islam adalah menegakkan amar ma’ruf nahi
munkar, yaitu memperbaiki kerusakan sosial dengan cara yang bijak dan
bertanggung jawab. Maka, dakwah yang bersifat sosial dan moral menjadi benteng
pertahanan masyarakat dari penyimpangan dalam berbagai level.

Meski demikian, pelaksanaan dakwah di Lombok masih menghadapi



1086  Heriyadi, Dakwah Sedagai Resolusi Sosial Terhadap Penyimpangan, ...

tantangan. Beberapa dakwah masih bersifat formal dan retorik, kurang menyentuh
aspek sosial-ekonomi masyarakat. Menurut hasil penelitian oleh Mustamin kegiatan
dakwah di Lombok sebagian besar masih berorientasi pada penyampaian ajaran
agama tanpa program pemberdayaan sosial yang berkelanjutan (Mustamin 2022).
Oleh karena itu, dibutuhkan inovasi dakwah berbasis aksi sosial seperti
pengembangan ekonomi umat, pelatihan keterampilan, dan penyuluhan sosial untuk
memperkuat ketahanan moral masyarakat. Dengan strategi demikian, dakwah dapat
menjadi resolusi sosial yang nyata terhadap berbagai bentuk penyimpangan sosial.

Oleh karena itu, penelitian ini penting dilakukan untuk mengkaji peran
dakwah sebagai resolusi sosial terhadap penyimpangan sosial di masyarakat
Lombok. Kajian ini diharapkan dapat memberikan gambaran empiris tentang
bagaimana dakwah diimplementasikan dalam menghadapi berbagai bentuk
penyimpangan sosial dan sejauh mana efektivitasnya dalam memperbaiki tatanan
sosial. Penelitian ini juga diharapkan memberikan kontribusi dalam pengembangan
model dakwah yang kontekstual, partisipatif, dan berorientasi pada perubahan sosial
di masyarakat Lombok yang religius dan multikultural.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, karena bertujuan
memahami secara mendalam peran dakwah dalam menyelesaikan masalah
penyimpangan sosial di masyarakat Lombok. Pendekatan ini memungkinkan
peneliti menggali makna, pandangan, serta pengalaman para tokoh agama dan
masyarakat secara alami tanpa manipulasi variable (Moleong 2019). Dengan
demikian, penelitian ini berfokus pada pemahaman fenomena sosial keagamaan
dalam konteks nyata. Lokasi penelitian dilakukan di tiga wilayah utama Pulau
Lombok, yaitu Lombok Timur, Lombok Tengah, dan Kota Mataram. Ketiga daerah
tersebut dipilih karena mewakili karakter sosial yang berbedapedesaan, semi-
perkotaan, dan perkotaan sehingga dapat memberikan gambaran yang komprehensif
mengenai praktik dakwah dan dinamika sosial Masyarakat (Sugiyono 2021). Fokus
utama penelitian ini adalah pada kegiatan dakwah yang dijalankan oleh Tuan Guru,
pesantren, dan komunitas keagamaan dalam menghadapi kemerosotan moral,
penyalahgunaan narkoba, serta pergeseran nilai gotong royong di tengah pengaruh
modernisasi. Data dikumpulkan melalui tiga teknik utama, yaitu observasi,
wawancara mendalam, dan dokumentasi. Observasi digunakan untuk mengamati
aktivitas dakwah secara langsung, sedangkan wawancara dilakukan dengan tokoh
agama, masyarakat, dan pemerintah desa untuk memperoleh pemahaman yang lebih
mendalam (Meleong 1989). Dokumentasi digunakan sebagai data pendukung yang
memperkuat hasil temuan lapangan. Analisis data menggunakan model Miles dan
Huberman, yang terdiri atas tiga langkah: reduksi data, penyajian data, dan
penarikan Kesimpulan (Miles, Huberman, and Saldafa 2014). Keabsahan data diuji
dengan triangulasi sumber dan metode agar hasil penelitian valid dan dapat
dipercaya. Melalui metode ini, penelitian diharapkan dapat menggambarkan secara
objektif peran dakwah sebagai resolusi sosial yang efektif dalam menanggulangi
penyimpangan sosial di masyarakat Lombok.

Pembahasan
Gambaran Umum Masyarakat Lombok
Pulau Lombok merupakan salah satu wilayah di Provinsi Nusa Tenggara



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 1087
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

Barat (NTB) yang memiliki kekayaan budaya, sosial, dan keagamaan yang sangat
khas. Secara geografis, pulau ini terletak di antara Pulau Bali dan Sumbawa dengan
luas sekitar 4.739 km?, dan terdiri atas empat kabupaten serta satu kota, yaitu
Kabupaten Lombok Barat, Lombok Tengah, Lombok Timur, Lombok Utara, dan
Kota Mataram sebagai pusat pemerintahan dan ekonomi daerah (Badan Pusat
Statistik 2018). Kondisi geografis yang terdiri dari dataran rendah, pegunungan, dan
pesisir membuat masyarakat Lombok memiliki keragaman dalam mata pencaharian
serta tradisi sosial-budaya yang kuat.

Mayoritas penduduk Lombok adalah suku Sasak, yang mencapai lebih dari
80% populasi. Suku ini dikenal dengan karakter religius yang kuat karena mayoritas
beragama Islam, dengan corak keagamaan yang kental dan sistem sosial yang
dipengaruhi oleh nilai-nilai keislaman serta adat istiadat local (A. Rahman 2020).
Meskipun demikian, di beberapa daerah seperti Narmada dan Lingsar, masyarakat
Sasak hidup berdampingan dengan etnis Bali dan minoritas lain seperti Samawa dan
Mbojo, menciptakan harmoni sosial yang unik (R. Wahyudi 2021). Keberagaman
ini menunjukkan kemampuan masyarakat Lombok dalam beradaptasi terhadap
pluralitas budaya tanpa kehilangan identitas keislamannya.

Dalam konteks sosial, masyarakat Lombok masih menjunjung tinggi sistem
kekerabatan yang kuat dan semangat gotong royong. Nilai-nilai kebersamaan
tersebut diwujudkan dalam kegiatan sosial seperti besiru (kerja bersama tanpa
pamrih), nyongkolan (iringan pengantin), serta roah (doa bersama) yang berfungsi
mempererat solidaritas sosial antarwarga (L. Hidayat 2019). Tradisi ini menegaskan
bahwa masyarakat Sasak memiliki sistem sosial yang berorientasi pada kolektivitas
dan kekeluargaan, yang sekaligus menjadi benteng dalam menghadapi tantangan
sosial modern.

Dari sisi ekonomi, sebagian besar masyarakat Lombok masih bergantung
pada sektor pertanian, peternakan, dan perikanan. Namun, dalam dua dekade
terakhir, sektor pariwisata berkembang pesat terutama di wilayah selatan seperti
Kuta Mandalika dan Senggigi, memberikan peluang ekonomi baru sekaligus
tantangan sosial-budaya (Muzakkir 2022). Modernisasi membawa perubahan gaya
hidup dan pola konsumsi masyarakat, terutama di daerah perkotaan seperti
Mataram. Hal ini menimbulkan pergeseran nilai tradisional menuju orientasi
materialistik dan individualistik, meskipun sebagian masyarakat pedesaan tetap
mempertahankan nilai-nilai lama yang berakar pada agama dan adat (Syarifuddin
2020).

Dari sisi keagamaan, Islam tidak hanya berfungsi sebagai sistem kepercayaan,
tetapi juga sebagai tatanan sosial dan norma kehidupan. Kehadiran tokoh-tokoh
agama yang dikenal sebagai Tuan Guru memainkan peran penting dalam
membimbing moral, pendidikan, dan kesejahteraan masyarakat. Melalui lembaga
pesantren dan majelis taklim, Tuan Guru menjadi motor penggerak dakwah serta
agen perubahan sosial di Lombok(Sukri 2019). Fenomena ini menjadikan
masyarakat Lombok sebagai salah satu komunitas Muslim di Indonesia yang paling
religius dan memiliki dinamika keagamaan yang tinggi.

Dengan demikian, masyarakat Lombok merupakan potret masyarakat yang
religius, komunal, dan adaptif terhadap perubahan sosial. Meskipun modernisasi
membawa tantangan dalam bentuk perubahan nilai dan gaya hidup, kekuatan
budaya dan agama tetap menjadi fondasi utama dalam menjaga stabilitas sosial di
tengah arus globalisasi.



1088  Heriyadi, Dakwah Sedagai Resolusi Sosial Terhadap Penyimpangan,...

Bentuk-Bentuk Penyimpangan Sosial di Masyarakat Lombok
Penyimpangan Moral dan Etika

Fenomena penyimpangan moral dan etika di masyarakat Lombok semakin
tampak seiring meningkatnya arus globalisasi dan penetrasi budaya luar. Generasi
muda, khususnya remaja, kini lebih mudah mengakses media sosial dan hiburan
digital yang tidak selalu sejalan dengan nilai-nilai Islam dan budaya Sasak. Hal ini
menyebabkan munculnya perilaku seperti pergaulan bebas, konsumsi minuman
keras, hingga perilaku hedonistik yang bertentangan dengan norma agama (Fauzan
2020). Penelitian oleh Suparman menunjukkan bahwa sekitar 42% remaja di
Lombok Tengah mengalami krisis identitas moral akibat pengaruh media sosial dan
lemahnya kontrol keluarga. Dakwah berperan sebagai resolusi sosial karena mampu
menghadirkan nilai-nilai spiritual yang menuntun perilaku generasi muda agar
kembali pada norma agama dan adat.

Dalam konteks ini, dakwah kultural menjadi penting, karena pendekatan
dakwah yang humanis dan komunikatif dapat menanamkan kembali nilai akhlakul
karimah tanpa menimbulkan resistensi sosial. Misalnya, kegiatan pengajian remaja
masjid dan majelis taklim yang dipimpin oleh Tuan Guru di Lombok Barat terbukti
mampu menekan perilaku menyimpang di kalangan remaja (Lestari 2022b).
Pendekatan ini menunjukkan bahwa dakwah bukan hanya penyampaian pesan
agama, tetapi juga strategi rekonstruksi moral masyarakat.

Kasus Kriminalitas dan Penyalahgunaan Narkoba

Perkembangan ekonomi dan migrasi tenaga kerja ke wilayah-wilayah urban
di Lombok juga menimbulkan persoalan sosial berupa meningkatnya kasus
kriminalitas dan penyalahgunaan narkoba. Data dari Badan Narkotika Nasional
(BNN) NTB tahun 2023 menunjukkan bahwa jumlah kasus penyalahgunaan
narkotika meningkat 17% dibanding tahun sebelumnya, dengan sebagian besar
pelaku berasal dari usia produktif 18-35 tahun 2023 (Badan Narkotika Nasional
NTB 2023). Faktor ekonomi, pergaulan bebas, dan lemahnya pengawasan sosial
menjadi penyebab utama fenomena ini (N. Wahyudi 2022). Dalam konteks dakwah,
Tuan Guru dan lembaga keagamaan mengambil peran penting dalam memberikan
edukasi keagamaan kepada masyarakat, terutama melalui kegiatan rehabilitasi
berbasis pesantren. Beberapa pesantren seperti Pesantren Qamarul Huda Bagu di
Lombok Tengah mengembangkan program dakwah rehabilitatif bagi korban
penyalahgunaan narkoba melalui terapi spiritual dan konseling Islami (Rifa’i
2021b). Dakwah seperti ini menjadi resolusi sosial karena mampu menyentuh
dimensi batin pelaku, memulihkan keimanan, dan mengembalikan mereka ke
kehidupan sosial yang sehat.

Konflik Sosial dan Pergeseran Nilai Gotong Royong

Salah satu bentuk penyimpangan sosial yang unik di Lombok adalah konflik
sosial antarwarga, baik karena perbedaan pandangan politik, perebutan lahan,
maupun ketegangan antaragama dan antar kelompok social (M. Aziz, 2020).
Penelitian oleh Aziz mencatat bahwa konflik sosial di Lombok seringkali berakar
dari melemahnya nilai gotong royong dan kebersamaan yang dulu menjadi ciri khas
masyarakat Sasak. Proses modernisasi telah memunculkan pola hidup
individualistis, di mana kepentingan pribadi lebih diutamakan dibanding
kepentingan bersama.



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 1089
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

Dakwah hadir sebagai jembatan rekonsiliasi sosial, melalui pesan-pesan damai dan
ukhuwah Islamiyah. Misalnya, program “Dakwah Perdamaian” oleh Majelis Ulama
Indonesia (MUI) Lombok Timur berhasil menurunkan potensi konflik horizontal
dengan mempertemukan tokoh agama, pemuda, dan aparat desa dalam kegiatan
dialog social (A. Hidayat 2022a). Nilai-nilai Islam seperti tasamuh (toleransi) dan
ta’awun (tolong-menolong) dijadikan fondasi dakwah yang menumbuhkan kembali
semangat gotong royong masyarakat. Dengan demikian, dakwah tidak hanya
memperbaiki individu, tetapi juga merekonstruksi tatanan sosial yang harmonis.

Ketimpangan Sosial Akibat Modernisasi dan Perubahan Ekonomi

Modernisasi dan pariwisata di Lombok, khususnya setelah berkembangnya
kawasan Mandalika, membawa dampak ekonomi yang signifikan tetapi juga
menciptakan ketimpangan sosial antara masyarakat lokal dan pendatang, antara
kelompok kaya dan miskin, serta antara wilayah desa dan kota (Nuraeni 2023a).
Menurut penelitian oleh Nuraeni munculnya kawasan wisata elit menimbulkan
pergeseran mata pencaharian masyarakat dari sektor agraris ke sektor jasa, namun
tidak semua penduduk dapat beradaptasi. Akibatnya, terjadi peningkatan jumlah
pengangguran terselubung dan kesenjangan pendapatan.

Dalam situasi ini, dakwah berperan memberikan kesadaran sosial dan etika
ekonomi Islam, seperti prinsip keadilan, keberkahan rezeki, dan tanggung jawab
sosial (maslahah). Melalui dakwah ekonomi, para Tuan Guru mengajarkan
pentingnya kewirausahaan syariah dan solidaritas sosial melalui zakat, infak, dan
sedekah (T. Rahman 2021). Misalnya, program “Gerakan Ekonomi Berbasis
Masjid” di Lombok Utara berhasil memberdayakan masyarakat pasca-pandemi
COVID-19 dengan membentuk koperasi syariah dan usaha mikro berbasis
komunitas (Saleh 2022). Dengan demikian, dakwah menjadi sarana transformasi
sosial-ekonomi yang berkeadilan dan berkelanjutan. Keempat bentuk
penyimpangan sosial di atas menunjukkan bahwa masyarakat Lombok menghadapi
dinamika moral, sosial, dan ekonomi yang kompleks akibat modernisasi dan
globalisasi. Namun, dakwah khususnya yang dilakukan oleh Tuan Guru dan
lembaga keagamaan lokal terbukti memiliki daya resolusi sosial yang efektif.
Dakwah bukan sekadar aktivitas religius, tetapi juga mekanisme rekonstruksi nilai,
rekonsiliasi sosial, dan pemberdayaan ekonomi masyarakat. Oleh karena itu,
dakwah di Lombok dapat dipandang sebagai instrumen sosial yang mampu
mengatasi krisis moral, konflik sosial, hingga ketimpangan ekonomi.

Peran Dakwah dalam Penyimpangan Sosial

Dakwah dalam konteks sosial bukan hanya sebatas penyampaian ajaran
agama, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme kontrol sosial yang menuntun
masyarakat agar tetap berada dalam koridor moral dan norma keagamaan. Dalam
masyarakat Lombok yang mayoritas beragama Islam, dakwah berperan penting
sebagai sarana membina kesadaran moral, menanamkan nilai-nilai amar ma’ruf nahi
munkar, serta mencegah munculnya perilaku menyimpang yang dapat mengganggu
keseimbangan social (Abdullah 2017). Dakwah menjadi wadah pendidikan
nonformal yang secara langsung menyentuh aspek etika, spiritual, dan sosial
masyarakat. Peran dakwah sebagai pengendali sosial (social control) diwujudkan
melalui ajaran amar ma’ruf nahi munkar yang mengajak masyarakat kepada
kebaikan dan mencegah kemungkaran. Melalui pesan-pesan moral tersebut, para dai



1090  Heriyadi, Dakwah Sedagai Resolusi Sosial Terhadap Penyimpangan,...

dan tokoh agama berusaha menanamkan kesadaran bahwa perilaku menyimpang
seperti pergaulan bebas, kriminalitas, dan penyalahgunaan narkoba merupakan
bentuk pelanggaran terhadap nilai agama dan adat. Menurut Quraish Shihab dakwah
yang efektif tidak hanya berorientasi pada penyampaian verbal, tetapi juga harus
diwujudkan dalam tindakan nyata (dakwah bi al-hal) yang memperlihatkan
keteladanan dan kontribusi sosial dalam kehidupan Masyarakat (Quraish Shihab
2007).

Di Lombok, dakwah memiliki dimensi sosial yang kuat melalui aktivitas Tuan
Guru dan lembaga pesantren. Tuan Guru sebagai figur karismatik berperan sebagai
pembimbing moral sekaligus mediator sosial dalam menyelesaikan berbagai konflik
Masyarakat (Sukri 2019). Mereka tidak hanya berdakwah melalui mimbar, tetapi
juga melalui program sosial seperti pendidikan, pemberdayaan ekonomi umat, serta
kegiatan kemasyarakatan seperti gotong royong dan bakti sosial. Pendekatan ini
membuat dakwah menjadi sarana efektif dalam memperkuat solidaritas sosial dan
mengurangi potensi penyimpangan moral.

Selain itu, dakwah di Lombok juga menyesuaikan diri dengan konteks budaya
masyarakat setempat. Melalui kegiatan keagamaan seperti Maulid Adat, zikir
bersama, dan pengajian kampung, pesan-pesan moral dan etika disampaikan dengan
bahasa lokal yang mudah dipahami oleh Masyarakat (A. Rahman 2020). Pendekatan
kultural ini mencerminkan bahwa dakwah di Lombok tidak bersifat konfrontatif,
tetapi lebih mengedepankan nilai-nilai humanis dan persuasif. Hal ini sejalan
dengan konsep dakwah kultural yang menekankan integrasi antara ajaran agama
dan budaya lokal tanpa menghilangkan substansi nilai Islam (A. Aziz 2017).

Dalam konteks penyimpangan sosial, dakwah berperan sebagai resolusi sosial
yang menumbuhkan kesadaran kolektif akan pentingnya nilai moral dan spiritual
dalam kehidupan sehari-hari. Dengan adanya dakwah yang terarah, masyarakat
lebih mudah mengidentifikasi perilaku yang menyimpang serta memahami dampak
negatifnya bagi lingkungan sosial. Melalui kegiatan dakwah yang
berkesinambungan, masyarakat didorong untuk aktif melakukan kontrol sosial
secara bersama, baik melalui forum keagamaan, majelis taklim, maupun kegiatan
sosial Masyarakat (Yusra 2021).

Lebih lanjut, dakwah juga berfungsi sebagai pendidikan sosial yang
memperkuat identitas keislaman masyarakat Lombok. Pendidikan keagamaan yang
diajarkan di pesantren menjadi benteng moral bagi generasi muda agar tidak
terjerumus dalam perilaku negatif yang dipengaruhi oleh globalisasi dan media
digital. Dakwah berbasis pendidikan ini memiliki peran strategis dalam membentuk
karakter, menanamkan nilai tanggung jawab sosial, dan memperkuat kesadaran
kolektif terhadap pentingnya moralitas dalam kehidupan bermasyarakat (Hafidh
2020).

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa peran dakwah dalam
menghadapi penyimpangan sosial tidak hanya sebatas ceramah atau nasihat agama,
tetapi mencakup dimensi sosial, budaya, dan pendidikan. Dakwah di Lombok
terbukti menjadi alat transformasi sosial yang mampu menjaga harmoni,
menumbuhkan solidaritas, dan memperkuat identitas keagamaan di tengah
tantangan modernitas. Melalui perpaduan antara pendekatan spiritual, kultural, dan
partisipatif, dakwah dapat berfungsi secara efektif sebagai resolusi sosial yang
mendorong masyarakat menuju kehidupan yang bermoral dan berkeadaban.



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 1091
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

Strategi dan Model Dakwah di Lombok suatu pendekatan Kultural dan
Bahasa Daerah dalam Dakwah

Salah satu strategi dakwah paling efektif di Lombok adalah penggunaan
pendekatan kultural dan bahasa daerah Sasak dalam penyampaian pesan
keagamaan. Pendekatan ini menyesuaikan metode dakwah dengan karakter dan
budaya masyarakat lokal, sehingga pesan Islam lebih mudah diterima. Para Tuan
Guru di Lombok sering menggunakan bahasa Sasak dalam khutbah dan pengajian
agar jamaah merasa dekat dan tidak berjarak dengan da’i (M. Aziz 2020).
Pendekatan kultural ini juga tampak dalam penggunaan istilah-istilah adat seperti
begawe (syukuran), selametan, atau nyongkolan yang disinergikan dengan nilai-
nilai Islam. Dengan demikian, dakwah tidak bersifat memaksa tetapi mengalir alami
dalam budaya Masyarakat (Fauzan 2021). Menurut Fauzan dakwah berbasis
kultural berhasil menciptakan “Islam yang membumi”, yaitu bentuk keberagamaan
yang adaptif terhadap tradisi lokal tanpa kehilangan kemurnian ajaran. Di Desa
Rembitan Lombok Tengah, misalnya, para Tuan Guru menyisipkan pesan moral
keagamaan dalam acara adat, sehingga masyarakat dapat memahami ajaran Islam
melalui simbol-simbol budaya mereka sendiri (A. Hidayat 2022).

Dakwah Partisipatif Berbasis Komunitas

Model dakwah yang efektif di Lombok juga bersifat partisipatif dan berbasis
komunitas. Dakwah tidak hanya dipusatkan pada figur ulama, tetapi melibatkan
seluruh elemen masyarakat: pemuda masjid, kelompok ibu-ibu pengajian,
komunitas tani, bahkan kelompok nelayan di pesisir selatan Lombok (Nuraeni
2023b). Dengan pendekatan partisipatif, masyarakat bukan hanya menjadi
pendengar, tetapi juga pelaku dan agen dakwah dalam kehidupan sehari-hari.
Contohnya dapat dilihat pada program “Dakwah Desa Mandiri” yang diinisiasi oleh
Majelis Ulama Indonesia (MUI) Lombok Timur, di mana setiap desa memiliki tim
dakwah komunitas yang bertugas melakukan kegiatan sosial-keagamaan seperti
santunan yatim, edukasi remaja, dan pelatihan kewirausahaan Islami. (Dakwah
partisipatif seperti ini memperkuat ikatan sosial dan meningkatkan rasa tanggung
jawab moral kolektif. Strategi partisipatif menciptakan proses dakwah dua arah
masyarakat tidak hanya menerima pesan, tetapi juga menjadi bagian dari solusi
social (T. Rahman 2022).

Perpaduan Nilai Agama dan Adat dalam Menyampaikan Pesan Moral
Efektivitas dakwah di Lombok juga ditentukan oleh kemampuannya
memadukan nilai agama dengan adat lokal. Dalam masyarakat Sasak, adat dan
agama Islam memiliki hubungan yang harmonis, sering disebut dengan istilah “adat
bersendikan syara’, syara’ bersendikan Kitabullah.” Prinsip ini menjadi pedoman
bagi para da’i dalam menyampaikan pesan moral agar tidak bertentangan dengan
tatanan sosial yang telah ada (Syamsuddin 2021). Sebagai contoh, dalam tradisi
nyongkolan (arak-arakan pengantin), para da’i dan tokoh adat bekerja sama untuk
menanamkan nilai-nilai kesopanan dan etika Islam agar kegiatan adat tidak
melenceng dari norma agama. Begitu pula dalam upacara roah desa (selamatan
kampung), pesan dakwah sering disisipkan melalui doa bersama dan ceramah
singkat tentang persaudaraan dan gotong royong (Suparman 2021). Pendekatan
integratif ini tidak hanya menjaga keberlanjutan tradisi, tetapi juga memperkuat
moralitas masyarakat melalui simbol dan praktik budaya yang sudah akrab.



1092 Heriyadi, Dakwah Sedagai Resolusi Sosial Terhadap Penyimpangan, ...

Menurut Lestari perpaduan agama dan adat menciptakan dakwah yang kontekstual
dan lebih berdaya guna dalam menanggulangi penyimpangan social (Lestari 2022a).

Sinergi antara Ulama, Tokoh Adat, dan Pemerintah Desa

Strategi dakwah yang berhasil di Lombok juga sangat bergantung pada sinergi
antara ulama, tokoh adat, dan pemerintah desa. Kolaborasi ini penting untuk
menciptakan stabilitas sosial dan memperkuat kontrol sosial terhadap
penyimpangan moral dan perilaku masyarakat. Ulama berperan sebagai
pembimbing spiritual, tokoh adat menjadi penjaga norma sosial, sementara
pemerintah desa memberikan dukungan struktural dan kebijakan yang mendukung
kegiatan dakwah (Rifa’i 2021a). Di Lombok Barat, misalnya, program ‘“Desa
Berbasis Dakwah” dijalankan dengan kolaborasi antara Kantor Urusan Agama
(KUA), lembaga adat, dan karang taruna. Mereka bersama-sama mengadakan
kegiatan seperti kampung ramah remaja, pengajian lingkungan, serta pembinaan
keluarga Sakinah (Nuraeni 2023b). Kolaborasi ini terbukti menekan angka
penyimpangan sosial seperti pernikahan dini dan kekerasan rumah tangga. Menurut
Hidayat model sinergi ini merupakan bentuk dakwah struktural, di mana pesan
Islam diintegrasikan ke dalam kebijakan dan tata kelola sosial di tingkat desa (A.
Hidayat 2022b). Sinergi tiga pilar tersebut membentuk sistem dakwah yang kuat
ulama sebagai moral force, adat sebagai cultural force, dan pemerintah sebagai
regulatory force. Ketiganya saling melengkapi dalam membangun masyarakat
Lombok yang religius, beradab, dan berkeadilan sosial.

Simpulan

Dakwah memiliki peran yang sangat penting dalam menjaga keseimbangan
sosial dan moral masyarakat Lombok. Sebagai wilayah yang dikenal religius dan
berpegang kuat pada nilai-nilai Islam, dakwah menjadi sarana efektif dalam
membentuk kesadaran masyarakat untuk menjauhi perilaku menyimpang dan
menegakkan nilai kebaikan. Dalam konteks sosial Lombok yang terus mengalami
perubahan akibat modernisasi dan globalisasi, dakwah berfungsi sebagai penuntun
moral yang membantu masyarakat beradaptasi tanpa kehilangan jati diri keislaman
dan kearifan lokalnya. Melalui berbagai bentuk kegiatan seperti pengajian, dakwah
sosial, pemberdayaan ekonomi, dan kegiatan budaya keagamaan, para dai dan tokoh
agama di Lombok berhasil menanamkan nilai-nilai amar ma’ruf nahi munkar dalam
kehidupan sehari-hari. Dakwah tidak hanya dipahami sebagai seruan lisan, tetapi
juga diwujudkan dalam tindakan nyata melalui kepedulian sosial, penguatan
ekonomi umat, dan partisipasi aktif dalam menjaga ketertiban lingkungan. Dengan
demikian, dakwah menjadi instrumen sosial yang mampu memperkuat solidaritas
dan kepedulian antarwarga.

Peran tuan guru, pesantren, dan lembaga keagamaan lokal juga menjadi pilar
utama dalam membina masyarakat agar tetap berpegang pada nilai-nilai Islam dan
tradisi adat Sasak. Mereka tidak hanya menjadi pemimpin spiritual, tetapi juga agen
perubahan sosial yang mendorong terciptanya masyarakat yang berakhlak,
harmonis, dan berkeadaban. Dakwah di Lombok mampu berfungsi sebagai resolusi
sosial yang efektif dalam menghadapi penyimpangan sosial. Melalui pendekatan
yang humanis, kultural, dan partisipatif, dakwah telah membantu masyarakat
Lombok menjaga keseimbangan antara modernitas dan moralitas, serta memperkuat
tatanan sosial yang berlandaskan nilai agama dan kearifan lokal.



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 1093
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. 2017. Etika Dakwah Dalam Konteks Sosial Masyarakat. Jakarta:
Kencana.

Al-Qardhawi, Yusuf. 2002. Figh Ad-Dakwah. Kairo: Maktabah Wahbah.

Amrullah, Ahmad. 1999. Dakwah Islam Dan Perubahan Sosial. Jakarta: Raja
Grafindo Persada.

Aziz, A. 2017. Dakwah Kultural Di Indonesia: Pendekatan Humanis Dan
Kontekstual. Bandung: Alfabeta.

Aziz, M. 2020. Konflik Sosial Dan Nilai Gotong Royong Di Lombok. Mataram:
Pustaka Nusa.

Badan Narkotika Nasional NTB. 2023. Laporan Tahunan Kasus Penyalahgunaan
Narkoba Di Nusa Tenggara Barat. Mataram: BNN NTB.

Barat, Badan Pusat Statistik Provinsi Nusa Tenggara. 2018. “Tabel Dinamis - Badan
Pusat Statistik Provinsi Nusa Tenggara Barat.” https://ntb.bps.go.id/id/query-
builder (October 27, 2025).

Durkheim, Emile. 1951. The Division of Labor in Society. New York: Free Press.

Fadli, M. 2023. “Dakwah Partisipatif Dan Penurunan Kenakalan Remaja Di Desa
Sade Lombok Tengah.” Jurnal Komunikasi Islam 7(2).

Fauzan, R. 2020. Dakwah Dan Moralitas Remaja Di Era Digital. Yogyakarta:
Deepublish.

Fauzan, R. 2021. Dakwah Kultural Di Masyarakat Lombok: Integrasi Nilai Islam
Dan Budaya Lokal. Yogyakarta: Deepublish.

Hafidh, M. 2020. Pendidikan Dakwah Dan Pembinaan Akhlak Generasi Muda.
Yogyakarta: Deepublish.

Hidayat, A. 2022a. “Dakwah Perdamaian Dalam Masyarakat Multikultural Lombok
Timur.” Jurnal Dakwah dan Sosial 14(2).

Hidayat, A. 2022b. “Strategi Dakwah Dan Pembinaan Sosial Di Lombok.” Jurnal
Dakwah dan Sosial 14(2).

Hidayat, L. 2019. Nilai Gotong Royong Dalam Tradisi Sasak Lombok. Mataram:
Arga Press.

Lestari, W. 2022a. Gerakan Dakwah Dan Pelestarian Adat Di Lombok Barat.
Jakarta: UIN Press.

Lestari, W. 2022b. Gerakan Dakwah Remaja Dan Revitalisasi Akhlak Di Lombok
Barat. Jakarta: UIN Press.

Meleong, Lexy J. 1989. Metologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya.

Miles, M. B., A. M. Huberman, and J. Saldafia. 2014. Qualitative Data Analysis: A
Methods Sourcebook. ed. 3rd. Thousand Oaks, CA: Sage Publications.
Moleong, Lexy J. 2019. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja

Rosdakarya.

Mulkhan, Abdul Munir. 2000. Dakwah Sosial: Pemberdayaan Dan Transformasi
Masyarakat. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Mustamin, H. 2022. “Model Dakwah Sosial Di Pulau Lombok.” Jurnal Ilmu
Dakwah dan Komunikasi 5(1).

Muzakkir, A. 2022. Modernisasi Dan Dampaknya Terhadap Ekonomi Masyarakat
Lombok. Yogyakarta: Deepublish.



1094 Heriyadi, Dakwah Sedagai Resolusi Sosial Terhadap Penyimpangan, ...

Nuraeni, D. 2023a. “Dampak Ekonomi Pariwisata Mandalika Terhadap
Ketimpangan Sosial Masyarakat Lokal.” Jurnal Pembangunan Daerah 8(1).

Nuraeni, D. 2023b. “Model Dakwah Partisipatif Di NTB: Studi Kasus Di Lombok
Timur.” Jurnal Pembangunan Daerah 8(1).

Quraish Shihab, M. 2007. Membumikan Al-Qur’an: Fungsi Dan Peran Wahyu
Dalam Kehidupan Masyarakat. Jakarta: Lentera Hati.

Rahardjo, Dawam. 2002. Paradigma Islam Dan Transformasi Sosial. Jakarta:
LP3ES.

Rahman, A. 2020. Islam Dan Budaya Lokal Masyarakat Sasak Lombok. Jakarta:
Prenada Media.

Rahman, S. 2022. “Modernisasi Dan Penyimpangan Sosial Di Masyarakat
Lombok.” Jurnal Sosiologi Islam 4(3).

Rahman, T. 2021. Etika Ekonomi Islam Dan Dakwah Sosial Di Lombok. Bandung:
Alfabeta.

Rahman, T. 2022. Etika Sosial Dalam Dakwah Islam Di Masyarakat Sasak.
Bandung: Alfabeta.

Rasyid, M. 2021. “Penyimpangan Sosial Remaja Di Lombok Tengah.” Jurnal
Pendidikan Sosial 3(2).

Rifa’i, I. 2021a. “Dakwah Struktural Dan Pemberdayaan Desa Di Lombok Barat.”
Jurnal Sosial dan Keagamaan 9(1).

Rifa’i, I. 2021b. “Pesantren Sebagai Rehabilitasi Sosial: Studi Kasus Di Lombok
Tengah.” Jurnal Sosial dan Keagamaan 9(1).

Saleh, A. 2022. “Gerakan Ekonomi Berbasis Masjid Di Lombok Utara.” Jurnal
Ekonomi dan Dakwah 5(3).

Sugiyono. 2021. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Dan R&D. Bandung:
Alfabeta.

Sukri, M. 2019. Peran Tuan Guru Dalam Transformasi Sosial Masyarakat Lombok.
Mataram: Lembaga Penelitian Unram.

Suparlan, A. 2021. “Pariwisata Dan Penyimpangan Moral Di Desa Kuta Lombok.”
Jurnal Kajian Budaya dan Pariwisata 2(1).

Suparman, L. 2021. Moralitas Dan Budaya Dakwah Di Masyarakat Sasak.
Mataram: UIN Mataram Press.

Syaifuddin, M. 2019. “Dakwah Damai Dalam Menangani Konflik Sosial Di
Lombok Timur.” Jurnal Al-Balagh: Komunikasi Islam 4(1).

Syamsuddin, M. 2021. “Amar Ma’ruf Nahi Munkar Sebagai Kontrol Sosial Dalam
Masyarakat Islam Lombok.” Jurnal Studi Islam 7(2).

Syarifuddin, F. 2020. Perubahan Sosial Dan Nilai Tradisional Masyarakat
Pedesaan Lombok. Bandung: Alfabeta.

Wahyudi, N. 2022. Kriminalitas Dan Ketimpangan Sosial Di Lombok. Denpasar:
Arus Timur.

Yusra, L. 2021. Dakwah Sosial Dan Penguatan Moral Di Era Globalisasi.
Surabaya: Airlangga University Press.

Zainuddin, A. 2020. “Analisis Penyimpangan Sosial Di Dusun Tolot-Tolot Desa
Gapura, Lombok Tengah.” Jurnal Masyarakat dan Sosial Islam 5(3).



