Volume 7 No. 2 Desember 2025 1073-1081
DOI https://doi.org/10.37092/khabar.v7i2.1434
https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/khabar

Komunikasi dan Penyiaran Islan E-ISSN: 2716-0769 (Online)

PEMAKNAAN SETAWAR SEDINGIN DALAM PENYELESAIAN
KONFLIK PADA MASYARAKAT BENGKULU

| k J Juu ml Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam

Alfarabi, Aldila Vidianingtyas Utami, Puji Haryadi Mulyana Sukma,
Venti Puspitasari
Universitas Bengkulu, Bengkulu, Indonesia
Universitas Dehasen, Bengkulu, Indonesia
Pusat Kajian Sosial, Bengkulu, Indonesia
Universitas Bengkulu, Bengkulu, Indonesia
alfarabi@unib.ac.id, aldilavidia@unived.ac.id, pujisukma2(@gmail.com,
venti.puspitasari@unib.ac.id
Abstract
Article History In community life, conflicts ultimately arise, leading to
Received : 06-11-2025 strained relationships within the community. And within
Revised :15-11-2025 each community, each has its own unique way of
Accepted : 10-12-2025  resolving conflict. Similarly, the Bengkulu community

Keywords: has a tradition called "Setawar Sedingin."This study on
Setawar Sedingin, the "Setawar Sedingin Tradition in Bengkulu Society"
Conflict Resolution, aims to uncover the meaning of the Setawar Sedingin

Bengkulu Community, tradition within Bengkulu's traditional processions and
explain the process by which it takes place. In this study,
the researcher employed a qualitative method with a
phenomenological approach to examine the meanings
contained within Setawar Sedingin based on the real-
life experiences of research informants, whom the
researcher selected wusing a purposive sampling
technique. To collect data, the researcher employed
observation, interviews, and document searches related
to Setawar Sedingin. Subsequently, the researcher
emploved data reduction and triangulation as data
analysis techniques, and used data verification with
research informants to validate the data. The results
indicate that the Setawar Sedingin tradition is named
after the leaves of the plant setawar and sedingin.
Setawar and Sedingin have the meaning of offering and
cooling down conflicts.

Pendahuluan

Dalam kehidupan masyarakat, seringkali terjadi konflik yang menyebabkan
renggangnya hubungan masyarakat dalam kehidupan bertetangga. Dan jika
didalami mereka memiliki cara tersendiri dalam penyelesaian konflik. Sama
halnya dengan masyarakat Bengkulu yang memiliki tradisi “Setawar Sedingin”.

Berdasarkan Peraturan Daerah Kota Bengkulu tentang Pemberlakuan Adat
Kota Bengkulu (Chalik, 2003, p. 64) Bab VII tentang Tepung Setawar Sedingin
Pasal 53 menjelaskan bahwa : 1). Upacara Tepung Setawar banyak digunakan
dalam upacara adat, seperti pada acara pengantin besanding/bercampur, upacara


https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/khabar
mailto:alfarabi@unib.ac.id
mailto:aldilavidia@unived.ac.id
mailto:pujisukma2@gmail.com,
mailto:venti.puspitasari@unib.ac.id

1074 Alfarabi, Aldila, dkk, Pemaknaan Setawar Sedingin Dalam,...

penyelesaian sangketa dan dapek salah, 2). Tepung Setawar terdiri dari: a. Daun
Sedingin sebagai ungkapan untuk menyejukkan hati, b. Daun Setawar sebagai
ungkapan ketulusan dan kerendahan hati, c. Beras Kuning.

Dengan demikian, proses Setawar Sedingin memang sudah tertera dengan
jelas dalam PERDA Kota Bengkulu sebagai media dalam penyelesaian konflik
bagi masyarakat di Bengkulu. Hal ini juga sejalan dengan Buku Saku yang
berjudul “Prosesi Musyawarah Mufakat Rajo Penghulu Dalam Penyelesaian
Dapek Salah di Kota Bengkulu” (Effendi, n.d.) bahwa dalam pelaksanaan sanksi
adat terdapat beberapa bagian, seperti : Permintaan Maaf, Setawar Sedingin, Ganti
Kerugian, dan Dendo Adat. Maka, proses Setawar Sedingin memang menjadi
salah satu komponen dalam pelaksanaan sanksi adat bagi masyarakat Bengkulu.

Metode Penelitian

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode
kualitatif. Peneliti menggunakan pendekatan Fenomenologi, yang merupakan
sebuah upaya dalam menunjukkan realitas terhadap suatu hal berdasarkan
pengalaman yang bukan hanya sekadar pengalaman biasa melainkan berdasarkan
pengalaman yang dihayati secara actual sebagai dasar suatu realitas tersebut
(Habiansyah, 2008).

Peneliti dalam penelitian ingin memaknai dan memahami bagaimana tradisi
Setawar Sedingin yang ada di Kota Bengkulu dan masih dijalankan oleh
masyarakat di Kota Bengkulu berdasarkan pengalaman nyata dari para pelaku
yang terlibat dalam proses Setawar Sedingin tersebut. Pengumpulan data secara
detail melalui proses wawancara mendalam dengan mendatangi langsung lokasi
informan penelitian, penelusuran dokumen dari aturan-aturan adat yang berlaku
pada masyarakat Bengkulu. Dengan demikian, peneliti akan menyesuaikan antara
pengalaman informan dan hasil penelusuran dokumen terkait mengenai prosesi
Setawar Sedingin dalam masyarakat Bengkulu.

Pembahasan

Beberapa penelitian sebelumnya Penyelesaian perkara secara adat peneliti
telah mengkaji penelitian yang dilakukan oleh (Fathuddin, 2015) yang
menjelaskan mengenai proses penyelesaian perkara secara adat adalah suatu
penyelesaian konflik secara kekeluargaan karena berdasarkan itikad baik dari
kedua belah pihak khususnya pada pelaku yang memiliki andil besar dalam
pemulihan keseimbangan serta mewujudkan kembali rasa damai dari kedua belah
pihak serta pada masyarakat yang merasa terganggu akan konflik yang terjadi.

Merujuk lebih dalam, (Syawaludin, 2016) juga menegaskan bahwa tradisi
adat Setawar Sedingin digunakan apabila ada pihak-pihak yang bertikai di mana
untuk mencegah dampak buruk yang berkepanjangan akibat konflik tersebut maka
pihak-pihak yang bertikai harus segera dipertemukan dan didamaikan. Kedua
kajian tersebut sejalan dengan pendapat (Siregar, 2024) yang mengemukakan
bahwa tradisi adat Sefawar Sedingin digunakan sebagai prosesi yang
menyelesaikan masalah dan sekaligus sebagai penutup serta simbol bahwa
permasalahan sengketa sudah menemukan titik damai.

Dalam hal ini, (Salahduin, 2002) juga mengemukakan Setawar Sedingin
merupakan bentuk dari mediasi penyelesaian konflik yang dibalut dengan nilai-
nilai lokal. Kajian ini juga diteliti oleh (Ikbal, dkk, 2025) Penyelesaian



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 1075
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

permasalahan sengketa dengan cara tradisonal ini merupakan pilihan alternatif
yang cukup ekfektif dan sangat sesuai dengan budaya masyarakat Indonesia. lebih
lanjut, (Amalia, 2017) juga berpendapat jika dilihat dari jenisnya maka Setawar
Sedingin merupakan bentuk dari alternatif penyelesaian sengketa di luar sistem
formal yang dijalankan lembaga negara. Setawar Sedingin merupakan bentuk dari
alternatif penyelesaian sengketa (APS) di mana salah satu pihak berinisitaif untuk
menyelesaikan permasalahan dengan menggunakan perantara atau pihak ketiga.

Dari temuan di atas menegaskan bahwasannya Setawar Sedingin adalah
tradisi adat yang penting dalam penyelesaian konflik di masyarakat Bengkulu, hal
ini dikarekan tradisi setawar sedingin merupakan suatu cara aternatif yang
menekankan pada perdamaian dan pemulihan hubungan baik melalui pendekatan
kekeluargaan.

Konflik Dalam Masyarakat

Secara umum, konflik itu sendiri memiliki pemahaman yang sangat luas.
Menurut Johnson dalam (Yuhelna, 2014) kembali menjelaskan bahwa konflik
adalah sebuah kondisi yang telah terjadi ketegangan antara kedua belah pihak
akibat dari tidak tercapainya keinginan dari salah satu ataupun kedua belah pihak
tersebut, sehingga konflik dapat terjadi pada individu maupun secara kelompok.
Dalam Anita, 2024) menjelasakan konflik yang akarnya berasal dari kata Latin
"configere" yang menggambarkan tindakan saling menjatuhkan, dalam konteks
sosiologi, dipahami sebagai interaksi sosial antara dua pihak atau lebih. Dalam
interaksi ini, salah satu pihak berupaya untuk melawan atau melenyapkan pihak
lainnya, dengan tujuan untuk menghancurkan atau melemahkan lawannya hingga
tidak berdaya. Tidak hanya itu, (Musthofa, 2023) mengemukakan konflik muncul
sebagai akibat dari ketegangan yang terjadi di berbagai aspek kehidupan, seperti
sosial, politik, ekonomi, dan budaya. Hal ini dapat dipicu oleh rasa tidak puas
yang meluas, baik dalam hal komunikasi, interpretasi simbol-simbol sosial, atau
keyakinan bahwa masalah tidak dapat diselesaikan. Selain itu, pengerahan sumber
daya juga dapat menjadi faktor pemicu terjadinya konflik.

Dalam hal ini tentu konflik perlu di selesaikan hal ini di karenakan dari
adanya pengertian konflik yang telah dikemukakan maka konflik adalah bagian
dari interaksi sosial yang dapat muncul dalam berbagai bentuk dan disebabkan
oleh berbagai faktor. Pemahaman yang mendalam tentang konflik penting untuk
mengelola dan menyelesaikan konflik secara efektif. Seperti yang dikemukakan
(Fathuddin, 2015) Penyelesaian konflik dapat dijelaskan bahwa harus selalu
diiringi dengan rasa keikhlasan dari kedua belah pihak karena dalam
melaksanakan proses perdamaian maka secara langsung memberikan gambaran
bahwa pelaku benar-benar mengakui kesalahan atas perbuatan yang telah ia
lakukan. Oleh karena itu, pelaku menerima segala sanksi yang diberikan padanya
atas dasar ketentuan adat yang berlaku yang dapat berupa ganti rugi seperti harta
benda. Hal ini dilakukan guna menghindari konflik yang berkepanjangan serta
menghilangkan rasa dendam yang dimiliki oleh manusia dari pihak korban
maupun dari pelaku agar nantinya tidak terjadi kembali hal-hal serupa yang tidak
diinginkan. Dalam penelitiannya (Usman, dkk, 2022) mengemukakan Perilaku
kompromi selalu dikedepankan sehingga saat terjadi perbedaan pendapat dan
keselisih pahaman melakukan tindakan dengan cara berkompromi secara bersama-
sama konflik yang dihadapi dapat segera teratasi.



1076  Alfarabi, Aldila, dkk, Pemaknaan Setawar Sedingin Dalam,...

Dari temuan diatas dapat ditarik kesimpulan, bahwasannya Konflik adalah
kondisi ketegangan atau interaksi sosial antara dua pihak atau lebih yang saling
berlawanan, dengan tujuan melemahkan atau melenyapkan pihak lain. Konflik
dapat muncul dari berbagai aspek kehidupan, seperti sosial, politik, ekonomi, dan
budaya, akibat ketidakpuasan, perbedaan interpretasi, atau perebutan sumber daya.
Untuk mengelola dan menyelesaikan konflik secara efektif, diperlukan
pemahaman mendalam dan kesediaan dari kedua belah pihak untuk berdamai.
Proses perdamaian seringkali melibatkan pengakuan kesalahan, penerimaan
sanksi, dan pemberian ganti rugi, serta mengedepankan perilaku kompromi untuk
menghindari konflik berkepanjangan dan menghilangkan rasa dendam.

Musyawarah Mufakat Adat Rajo Penghulu

Musyawarah Mufakat Adat Rajo Penghulu dilaksanakan untuk
menyelesaikan cempalo atau dapek salah dalam adat Bengkulu yang terjadi pada
masyarakat di Kota Bengkulu. cempalo/dapek salah mencakup berbagai
pelanggaran norma dan aturan adat yang dapat mengganggu harmoni dalam
masyarakat Berdasarkan buku saku (Effendi, n.d.,) bahwa macam-macam
cempalo/dapek salah dalam adat Bengkulu, terdiri dari beberapa hal sebagai
berikut: pertama, Cempalo Mulut adalah kesalahan yang dilakukan oleh
masyarakat karena membuat malu orang lain dari perkataannya. Kedua, Cempalo
Tangan adalah kesalahan yang dilakukan masyarakat karena melakukan tindakan
mencuri/ mencilok (dalam bahasa Bengkulu). Ketiga, Cempalo Mato, Keempat,
Betandang atau Numpang Temalam. Kelima, Zina; Keenam,Bertemu; Ketujuh,
kedelapan, Tata Cara Hidup Bertetangga; Kesembilan, Tata Cara Berjanji;
Kesepuluh, Kepemilikan Tanah; Kesebelas, Kewajiban Menjaga Lingkungan;
Keduabelas, Memakan dan Meminum Barang Orang Lain.

Adapun macam-macam Cempalo/Dapek Salah Adat ini telah diatur dalam
Peraturan Daerah Kota Bengkulu Nomor 29 Tahun 2003 Tentang Pemberlakuan
Adat di Kota Bengkulu. Namun, tidak menutup kemungkinan bahwa Musyawaran
Mufakat Rajo Penghulu menyelesaikan konflik lainnya atas kesepakatan bersama.
Hal ini dikarenakan Musyawarah Mufakat Adat Rajo Penghulu berfungsi sebagai
mekanisme penyelesaian masalah untuk memulihkan kembali keseimbangan
dalam masyarakat sehingga penyeesaian dalam konflik lainya dapat dilaksanakan
atas adanya kesepakatan bersama.

Berdasarkan hasil wawancara yang peneliti lakukan pada beberapa informan
dalam penelitian ini, mendapatkan beberapa hasil dalam penelitian yang
menjelaskan mengenai pengertian Setawar Sedingin, posisi serta proses dan
makna yang terkandung dalam tradisi Setawar Sedingin tersebut.

Setawar Sedingin Dalam Adat Bengkulu

Tradisi Setawar Sedingin menjadi sebuah model yang terdapat dalam
masyarakat Bengkulu dalam kelancaran kegiatan adat yang berlangsung. Dapat
berupa penyelesaian konflik, tradisi pernikahan maupun tradisi kesenian seperti
Tabut. Kata dari “Setawar Sedingin” itu sendiri berangkat dari nama daun yang
diberi nama oleh masyarakat sebagai daun Setawar dan daun Sedingin. Hal ini
diungkapkan oleh Amer, selaku Wakil Ketua Adat Pasar Bengkulu, sebagai
berikut:

“...Setawar sedingin itu adalah nama daun, yaitu daun setawar dan sedingin



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 1077
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

yang menjadi perantara adat Bengkulu dari zaman orang tua kita dahulu untuk
mendapatkan perdamaian di tengah konflik tapi konfliknya itu anntara warga.
Misalnya, saling berkelahi. Jadi bisa diselesaikan secara kekeluargaan. Jadi,
konfliknya bisa mengeluarkan darah saat terjadi konflik.” (Amer, tokoh adat Pasar
Bengkulu)

Berdasarkan wawancara yang dilakukan didapatkan pemahaman mengenai
pengertian dari tradisi Setawar Sedingin itu sendiri yang merupakan tradisi dengan
latar belakang namanya berasal dari nama daun yang diberi nama oleh masyarakat,

yaitu daun Setawar dan daun Sedingin. Berikut penampakan dari daun Setawar
dan daun Sedingin:
Gambar.1 Daun Setawar
Sumber : Dokumentasi Penelitian

Gambar.2 Daun Sedingin
Sumber : Dokumentasi Penelitian

Daun Setawar memberikan makna sebagai daun yang dapat menawarkan
permasalahan atau meredam konflik sedangkan daun Sedingin memiliki makna
sebagai daun yang berfungsi untuk menyejukkan hati masyarakat yang sedang
berkonflik. “...Setawar sedingin itu masuk dalam adat Bengkulu dan juga terdapat
dalam tradisi Tabut. itu nama tanaman berbentuk daun yang disebut daun setawar
dan daun sedingin. Daun setawar ya untuk menawarkan konflik dan sedingin itu
untuk mendinginkan situasi. jadi bisa digunakan untuk konflik dan bisa juga
tidak.” (Syiafril, Tokoh Adat). Dari hasil wawancara dapat dipahami bahwa
Setawar Sedingin adalah tradisi adat masyarakat Bengkulu yang berasal dari nama
daun yang menjadi medianya, yaitu daun Setawar dan daun Sedingin dengan
makna sebagai penawar masalah dan pendingin suasana agar kegiatan dapat
berjalan dengan lancar.



1078  Alfarabi, Aldila, dkk, Pemaknaan Setawar Sedingin Dalam,...

Prosesi Tradisi Setawar Sedingin Dalam Penyelesaian Konflik

Berdasarkan temuan lapangan dan studi dokumentasi pada buku adat
didapatkan prosesi dalam penyelesaian konflik dengan menggunakan tradisi
setawar sedingin. Pihak yang terlibat dalam tradisi setawar sedingin terdiri atas:
Pelaku; Korban; Keluarga Pelaku; Keluarga Korban; Saksi/Pelapor; Cendikia
(Orang-orang yang memahami tentang adat dan mendapakan SK dari pemerintah,
seperti : Lurah, RT/RW, Camat, Bhabinkamtibmas, dll); Penghulu Adat (Ketua
Adat, Perangkat Adat, BMA Kota, BMA Provinsi, dll); Penghulu Syara’ (Imam
Masjid/Tokoh Agama, Khatib, Bilal, dan Gharim) dalam Kota Bengkulu. Pihak
yang terlibat harus lengkap karena merupakan prasyarat, jika tidak terpenuhi
maka proses setawar sedingin tidak dapat dilakukan.

Prosesi diawali dari ketua adat yang memeriksa kelengkapan dari elemen
musyawarah. Selanjutnya kedua belah pihak yang berkonflik ditanya, apakah
bersedia melakukan musyawarah rajo penghulu. Tahapan berikutnya adalah
mendengarkan duduk permasalahan dari cendikia (biasanya ketua RT).
Disambung kemudian oleh keterangan saksi pelapor. Apa yang disampaikan oleh
saksi pelapor diverifikasi ke saksi korban oleh ketua adat. Ketua adat juga
mempersilahkan saksi/pelapor lain untuk berbicara. Setelahnya ketua adat
menjelaskan tentang kaidah hukum adat serta menjelaskan sanksi-sanksi yang
dapat diberikan.

Pihak korban dapat menyatakan kerugian yang dialami melalui perwakilan
keluarga. Pihak pelaku diberikan juga kesempatan untuk memberikan pendapat
tentang ganti rugi yang diminta. Ketua adat menimbang kerugian dan ganti rugi
yang diminta oleh korban berdasarkan aturan adat yang berlaku, jenis konflik dan
status sosial dari pelaku. Setelah itu meminta persetujuan dari cendikio dan
penghulu syarak dalam meletakkan denda pada pelaku. Jika ganti rugi dirasa tidak
sesuai, maka ketua adat menyampaikan banding pada korban untuk mengurangi
biaya ganti rugi karena akan mengusung rasa kekeluargaan. Jika korban tidak
terima, maka dipersilahkan untuk berkompromi terlebih dahulu dengan keluar dari
ruangan dan untuk waktu ditentukan oleh ketua adat tentang lamanya. Ketua adat
mempersilahkan kembali korban dan keluarga untuk masuk ruangan dan
menyampaikan pendapat atau hasil kompromi. Jika ternyata masih juga belum
setuju, maka ketua adat berhak untuk mengambil keputusan yaitu dengan
menjatuhkan sanksi sosial. Lalu, korban diminta untuk berkompromi lagi. Setelah
ditemukan jalan tengah/penyelesaian ganti rugi, maka pelaku wajib untuk
melunasi biaya ganti rugi yang telah disepakati. Hasil kesepakatan ditulis di atas
hitam dan putih (jika disetujui oleh kedua belah pihak) kalau tidak, maka cukup
dengan disaksikan saja oleh seluruh masyarakat yang hadir.

Ketua RT menghaturkan sembah dengan mengangkat cerano sambil
mengucapkan terima kasih pada ketua adat sebagai bentuk rasa terima kasih
karena telah menyelesaikan konflik yang terjadi pada wilayahnya. Ketua adat
menyarankan untuk melakukan tradisi setawar sedingin setelah biaya ganti rugi
dibayarkan, biasanya paling lama 3 hari setelah musyawarah mufakat rajo
penghulu dilakukan. Ketua adat menentukan lokasi setawar sedingin. Biaya ganti
rugi yang dibayarkan digunakan untuk prosesi setawar sedingin.

Setelah mencapai kata damai dalam Musyawarah Mufakat Rajo Penghulu,
maka dapat dilakukan prosesi Setawar Sedingin. Pelaku dan korban berhadapan
degan cerano, setawar sedingin di dalam mundam putih dan beras kunyit di tengah



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 1079
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

kedua belah pihak. Ketua adat berada di sebelah pelaku dan mempersilahkan
pelaku untuk meminta maaf. ketua adat mennanyakan pada korban mengenai
permintaan maaf dari pelaku. Ketua adat mempersilahkan pelaku untuk
memercikkan setawar sedingin pada korban dari ubun-ubun lalu kedua telapak
tangan, maknanya pada ubun-ubun agar mendinginkan suasana dan kalau kedua
telapak tangan bermakna bahwa korban sudah menerima dengan ikhlas
permintaan maaf dari pelaku. Ketua adat menasehati kedua belah pihak untuk
ikhlas dan saling memaafkan dan jangan sampai kejadian seperti ini terulang
kembali. Terakhir proses ditutup dengan penghulu syarak memimpin do’a tolak
balak. Prosesi ditutup dengan makan bersama.

Makna Dalam Prosesi Setawar Sedingin
Dalam penyelesaian konflik, daun setawar dan daun sedingin memiliki
makna tersendiri yang dipercaya oleh masyarakat sebagai media dalam
menyelesaikan konflik yang terjadi antara sesama masyarakat. Tradisi Setawar
Sedingin memiliki makna dari nama daun itu sendiri yaitu daun setawar dan daun
sedingin. Dalam daun setawar, memiliki makna sebagai suatu penawar seperti
obat yang menawarkan penyakit, maka daun setawar ini juga memiliki makna
sebagai media yang menawarkan konflik yang telah terjadi agar segera mereda
dan tidak ada lagi kesalahpahaman yang terjadi antara kedua belah pihak.
Sedangkan untuk daun sedingin, memiliki makna sebagai pendingin yang identik
dengan suhu tubuh yang rendah sehingga dapat dimaknai sebagai media yang
dapat menurunkan emosi karena suhu tubuh yang meningkat (memanas) akibat
konflik, maka daun sedingin memiliki fungsi untuk mendinginkan hati antara
pelaku dan korban serta sebagai bentuk dalam penyelesaian konflik yang
dilakukan dengan cara kepala dingin. Hal ini didukung dengan media air yang
digunakan untuk mendukung berjalannya proses setawar sedingin sebagai media
yang menetralkan suasana sehingga menjadi baik kembali tanpa adanya konflik.
Dalam proses pelaksanaannya, tradisi setawar sedingin terdiri dari beberapa
tahapan yaitu proses setawar sedingin, proses do’a tolak balak dan proses makan
bersama yang memiliki makna masing-masing. Pertama, pada prosesi setawar
sedingin yang dilakukan saat pelaku memercikkan daun setawar dan daun
sedingin pada korban, memiliki makna sebagai bentuk permintaan maaf korban
dan ketika air tersebut sampai pada bagian kepala korban maka dapat memilki
makna bahwa permasalahan telah selesai dan suasana hati korban sudah “dingin”
kembali atau dengan kata lain sudah berdamai, setelah itu ketika sampai pada
kedua telapak tangan korban, maka memiliki makna bahwa korban telah
menerima permintaan maaf dari pelaku dengan ikhlas dan tanpa rasa dendam.
Prosesi do’a tolak balak setelah selesainya proses setawar sedingin
bermakna bentuk harapan yang diinginkan oleh masyarakat bahwa mereka tidak
menginginkan lagi adanya dendam dan terjadi hal serupa berupa konflik yang
mengganggu ketenangan hidup bagi masyarakat karena apabila nantinya antara
pelaku ataupun korban ada yang tidak menepati janji untuk berdamai,
dikhawatirkan akan terjadi ‘“karma” yang menyulitkan kehidupan mereka
dikemudian harinya dan tentu saja mendapatkan sanksi sosial yang secara
langsung dilakukan oleh masyarakat sekitar karena semua masyarakat telah
mengetahui dan menjadi saksi dari proses perdamaian antara kedua belah pihak.
Terakhir prosesi makan bersama dari semua komponen yang hadir dalam



1080  Alfarabi, Aldila, dkk, Pemaknaan Setawar Sedingin Dalam,...

setawar sedingin yang memiliki makna bentuk kekeluargaan karena semua
masyarakat khususnya yang telah menjadi tetangga adalah menjadi saudara pula
sehingga sudah menjadi seperti keluarga sendiri. Maka, ketika terjadi konflik
antara sesama tetangga harus diselesaikan secara kekeluargaan pula tanpa pernah
memandang status sosial antara mereka sehingga setelah konflik berakhir maka
berakhir pula segala bentuk kesalahpahaman dan keadaan diharapkan kembali
membaik serta lebih baik lagi.

Simpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa komunikasi simbolik "setawar sedingin"
berperan signifikan dalam proses penyelesaian konflik di masyarakat Bengkulu.
Simbol tersebut berfungsi sebagai penanda norma sosial yang menenangkan
suasana, menegaskan niat rekonsiliasi, dan memfasilitasi pembentukan kembali
kepercayaan antar pihak yang berselisih. Praktik simbolik ini sering muncul dalam
bentuk bahasa tubuh, ungkapan adat, dan ritual komunikasi yang dipahami
bersama oleh masyarakat.

Tradisi Setawar Sedingin di Bengkulu merupakan proses penyelesaian
konflik adat yang melibatkan berbagai pihak, mulai dari pelaku, korban, keluarga,
saksi, hingga tokoh adat dan agama. Proses penyelesaian ini diawali dengan
Musyawarah Mufakat Rajo Penghulu, di mana laporan konflik disampaikan
kepada tokoh adat melalui Ketua RT. Musyawarah ini melibatkan mediasi oleh
Ketua Adat, Imam Syara', dan Cerdik Cendikio untuk mencapai kesepakatan
damai, termasuk penentuan ganti rugi. Setelah kesepakatan tercapai, dilanjutkan
dengan prosesi Setawar Sedingin, di mana pelaku meminta maaf kepada korban,
dan keduanya disucikan dengan air Setawar Sedingin. Prosesi ini diakhiri dengan
doa bersama dan makan bersama, sebagai simbol perdamaian dan pemulihan
hubungan.

Keberadaan setawar sedingin memperkuat cara-cara penyelesaian konflik
berbasis komunitas yang bersandar pada nilai kolektif, bukan hanya pada aturan
formal. Hal ini menunjukkan bahwa pendekatan kultural dalam mediasi dapat
meningkatkan efektivitas rekonsiliasi karena memanfaatkan makna bersama yang
sudah melekat dalam identitas lokal. Pengakuan dan penguatan praktik simbolik
ini dapat membantu menjaga kohesi sosial dan mencegah eskalasi konflik. Secara
keseluruhan, komunikasi simbolik sefawar sedingin merupakan sumber daya
budaya yang efektif dalam meredam konflik dan memulihkan hubungan sosial di
masyarakat Bengkulu; pengakuan dan pemanfaatan yang lebih sistematis dapat
memperkuat mekanisme perdamaian lokal.



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 1081
Vol. 7, No. 2. Desember 2025

DAFTAR PUSTAKA

Anita, D. 2024. Manajemen Konflik. Jurnal Ilmiah Pendidikan Scholastic; Vol. 8
No. 1 2024: Jurnal llmiah Pendidikan Scholastic; 56-64 ; 2597-6540 ; 2579-
5449 https://e-journal.sastra-unes.com/index.php/JIPS/article/view/664

Amalia, Citra Pradini. 2017. ‘Penyelesaian Sengketa Alternatif Dalam Segketa
Administrasi Pemilihan Umum’, Jurnal Politik Indonesia, 2.1 76—85

Chalik, E. 2003. Peraturan Daerah Kota Bengkulu Tentang Pemberlakuan Adat
Kota Bengkulu. Dewan Perwakilan Rakyat Daerah Kota Bengkulu.

Effendi. n.d. Prosesi Musyawarah Mufakat Rajo Penghulu Dalam Penyelesaian
Dapek Salah di Kota Bengkulu. Badan Musyawarah Adat Kota Bengkulu.

Fathuddin. 2015. Penyelesaian Sengketa Korban Kecelakaan Lalu Lintas Menurut
Hukum Pidana Islam dan Hukum Adat di Kabupaten Batanghari. A/-
Risalah, 15(01), 147-169. https://doi.org/10.30631/al-risalah.v15101.385

Habiansyah. 2008. Pendekatan Fenomenologi: Pengantar Praktik Penelitian dalam
Ilmu Sosial dan Komunikasi. Mediator, 9(1).

Ikbal Nabila, Diana Setiawati. 2025. Perbandingan Metode Penyelesaian Sengketa
Tradisional dan Digital: Sebuah Pendekatan Terhadap Optimalisasi ADR.’
https://doi.org/10.62383/konstitusi.v2i.427

Musthofa Lesmana, D., Afifuddin, M., Adriyanto, A., & Sutanto, R. 2023.
Resolusi Konflik Sebagai Upaya Penyelesaian Konflik Sosial Di Maluku.
Nusantara : Jurnal Ilmu Pengetahuan Sosial..

Http://Jurnal. Um-Tapsel.Ac.Id/Index.Php/Nusantara/Article/View/10385

Salahudin, 2002. Setawar Sedingin. Sebuah Model Resolusi Konflik Masyarakat
Adat Bengkulu. Studi Kasus Penyelesaian Konflik Nelayan Di Kota
Bengkulu.” (Universitas Gadjah Mada, 2002)

Siregar Rizik Habib. 2024. ‘Tradisi Setawar Sedingin Dalam Penyelesaian
Sengketa Antar Suku Rejang Di Kabupaten Rejang Lebong Tahun 1985-
2022’. Skirpsi Universsitas Seriwijaya (2024).p.3-4

Syawaludin, Mohammad. 2016. ‘Pengelolaan Sistem Sosial Marga Di Sumatera
Selatan: Telaah Atas Kontribusi Teori Fungsionalisme Struktural Parsons’,
Jurnal Sosiologi Reflektif, 10.2 <https://doi.org/10.14421/jsr.v10i2.1152>

Usman, A., Silaturahmi, S., Adil, A., & Muhammadong, M. 2022. Manajemen
Penyelesaian Konflik Sosial Pada Organisasi Keolahragaan Di Kabupaten
Pangkep. Seminar Nasional Lp2m Unm; Seminar Nasional 2022 : Prosiding
Edisi 3. Https://Ojs.Unm.Ac.Id/Semnaslemlit/Article/View/39432

Yuhelna. 2014. Resolusi Konflik Berbasis Adat Studi Resolusi Konflik Harta
Pusaka Tinggi di Nagari Gantuang Ciri. Jurnal Ilmu Sosial Mamangan, 1(2).



https://e-journal.sastra-unes.com/index.php/JIPS/article/view/664

