
                                    

 Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

  Volume 7 No. 2 Desember 2025 1137-1147 

  DOI https://doi.org/10.37092/khabar.v7i2.1460 

https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/khabar 

E-ISSN: 2716-0769 (Online)  

 

DAKWAH SYEKH JANGKUNG DI PALEMBANG: ANALISIS 

KOMPARATIF SUMBER SEJARAH LOKAL DAN JAWA 
 

Solimin, Muhammad Qomarullah, Muklis 

Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Bumi Silampari Lubuklinggau 

soliminbae@gmail.com, ichalmarpolet@gmail.com, muklisjogoboyo@gmail.com 

Abstract 

Article History 

Received  : 11-11-2025 

Revised    : 30-11-2025 

Accepted : 12-12-2025 

This study analyzes the traces of the da'wah of Sheikh 

Jangkung (Sayyid Raden Syarifuddin) in Palembang by 

comparing the Javanese hagiography narrative and the 

local historical context. The background of this research 

departs from the "Epoch Dilarung" event, where Sheikh 

Jangkung was exiled by Sunan Kudus for showing 

unpurified magic, which then led him stranded in 

Sumatra. The purpose of this study is to dissect the 

differences in Sheikh Jangkung's da'wah methodology 

between the Palembang and Java regions and see how 

Palembang functions as a space for the validation of his 

spiritual authority. The research method used is 

descriptive qualitative with a comparative analysis 

approach of historical sources, which includes the 

manuscript of Ihtisar Riwayat Syeh Jangkung, Serat 

Syekh Jangkung (SSJ), as well as oral traditions and 

Ketoprak performances. The results of the study show 

that Sheikh Jangkung's da'wah in Palembang is 

dominated by the Istisyfa (healing) method through 

karomah demonstrations to overcome disease outbreaks 

(pagebluk) and the Sultanate's political crisis. This is in 

stark contrast to da'wah in the Javanese agrarian 

environment (Pati) which uses the Irsyad Da'wah method 

through the example of morality and long-term social 

ethics. His success in Palembang resulted in political 

legitimacy in the form of marriage to the Sultan's 

daughter and the division of territory, which 

theologically validated the transformation of 

"sacredness" into "karomah" before he returned to Java 

with full spiritual authority. 

Keywords: 

Da’wah Syekh  

Jangkung, 

In Palembang, 

Sources Of Local And 

Javanese History, 

Pendahuluan 

Syekh Jangkung, yang dihormati sebagai tokoh sentral dalam penyebaran 

Islam di Jawa Tengah, memiliki nama asli Sayyid Raden Syarifuddin, atau lebih 

dikenal dengan sebutan Saridin. (Al-Hammad, 2022) Sosoknya merupakan figur 

trans-regional yang jejak dakwahnya terdokumentasi melintasi berbagai wilayah, 

termasuk Cirebon, Palembang, dan Jawa Tengah, khususnya Pati. Gelar 'Jangkung' 

yang melekat pada namanya diperoleh dari guru sekaligus kakeknya, Raden Syahid 

(Sunan Kalijaga). 'Jangkung' secara etimologis mengacu pada makna ‘dijangkung,’ 

https://jurnal.staibsllg.ac.id/index.php/khabar
mailto:soliminbae@gmail.com
mailto:ichalmarpolet@gmail.com


1138 Solimin, Qomarullah, dan Muklis, Dakwah Syekh Jangkung,... 

 

 

yaitu diayomi, dilindungi, dididik, dan dipelihara. Penamaan ini secara intrinsik 

menempatkan Syekh Jangkung dalam lingkaran silsilah spiritual dan jaringan 

dakwah Wali Songo yang berpusat di Jawa. Syekh Jangkung sendiri dilahirkan di 

Desa Tayu, Kecamatan Kayen, Kabupaten Pati, yang kini menjadi pusat utama 

penghormatan dan pelestarian kisahnya.  

Pusat episentrum narasi Syekh Jangkung di Pati (Landoh) memelihara 

warisan beliau melalui sastra tulis dan, yang lebih signifikan, melalui sastra lisan 

dan pertunjukan rakyat (folklore). (Alifuddin, dkk, 2020) Sejak tahun 1980, 

perjalanan dakwah dan kepahlawanan Syekh Jangkung mulai direpresentasikan 

secara visual melalui pementasan Ketoprak. Pementasan Ketoprak dengan lakon 

Syekh Jangkung termasuk seri seperti Saridin Lahir dan Saridin Geger Palembang 

menjadi mekanisme utama transmisi ajaran dan sejarah beliau kepada masyarakat. 

Media ini memastikan bahwa narasi Palembang tetap relevan dan terpelihara di 

dalam siklus hagiografi Jawa. (Viqriani, dkk, 2023) 

Kajian ini berfokus pada analisis komparatif atas insiden dakwah Syekh 

Jangkung di Palembang, sebagaimana dikisahkan dalam sumber-sumber Jawa, 

terutama tradisi lisan dan naskah seperti Ihtisar Riwayat Syeh Jangkung. (Uswatina, 

2003)  Sumber-sumber ini bersifat hagiografis dan bertujuan utama untuk 

melegitimasi otoritas spiritual dan silsilah sang wali.  

Dalam kerangka perbandingan ini, ditemukan adanya dua model dakwah 

utama yang digunakan Syekh Jangkung, yang sangat dipengaruhi oleh konteks 

geografis dan audiens target. Model-model ini menurut (Uswatina, 2003) adalah 

pertama, dakwah istisyfa/karomah Ini melibatkan intervensi supranatural yang 

cepat dan dramatis untuk mengatasi krisis fisik atau politik yang mendesak. Model 

ini menonjol dalam narasi Palembang. Kedua, Dakwah irsyad Ini adalah 

pembimbingan yang bersifat mendalam melalui keteladanan akhlak (Ibda bi al-

nafs), kesabaran, dan etika sosial yang berlangsung secara berkelanjutan. Model ini 

mendominasi dakwah beliau di lingkungan agraris Jawa. Perbedaan metodologis ini 

membentuk dasar analisis, menunjukkan bagaimana Palembang berfungsi sebagai 

panggung untuk validasi kekuatan spiritual Syekh Jangkung di mata elit kerajaan, 

kontras dengan perannya di Jawa sebagai pendidik moral bagi masyarakat akar 

rumput.  

Dengan demikian kajian dalam penelitian ini bertujuan untuk melakukan 

analisis komparatif terhadap jejak dakwah Syekh Jangkung di Palembang dengan 

membedah perbedaan metodologi dakwah yang digunakan antara sumber sejarah 

lokal Jawa dan konteks Kesultanan Palembang. Secara mendalam, kajian ini 

bermaksud untuk mengidentifikasi bagaimana model Dakwah Istisyfa melalui 

demonstrasi karomah berfungsi sebagai instrumen legitimasi politik dan spiritual 

dalam mengatasi krisis pagebluk di Palembang. Selain itu, penelitian ini bertujuan 

untuk mengontraskan pendekatan tersebut dengan metode Dakwah Irsyad yang 

diterapkan di lingkungan agraris Jawa, serta menjelaskan peran narasi Palembang 

sebagai panggung krusial untuk memvalidasi otoritas spiritual (wilayah) Syekh 

Jangkung dalam siklus hagiografi Nusantara. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif yang bersifat deskriptif 

analitis. Secara prosedural, penelitian ini menerapkan metode studi pustaka (library 

research) untuk mengumpulkan, menelaah, dan mengorganisasi data yang 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

1139 

 

 

bersumber dari naskah hagiografi, dokumen sejarah, serta literatur akademik terkait. 

Penggunaan metode kualitatif ini bertujuan untuk memahami fenomena dakwah 

secara mendalam melalui perspektif sosiokultural dan sejarah. Menurut Sugiyono 

(2020), penelitian kualitatif berfokus pada analisis data yang bersifat deskriptif 

untuk menghasilkan makna dari fenomena yang diamati. Sejalan dengan itu, Lexy 

J. Moleong (2020) menekankan bahwa penelitian kualitatif bertujuan untuk 

memahami fenomena tentang apa yang dialami oleh subjek penelitian secara 

holistik. 

Dalam pelaksanaannya, analisis dilakukan secara komparatif dengan 

membandingkan narasi dalam sumber-sumber Jawa—seperti naskah Ihtisar 

Riwayat Syeh Jangkung dan Serat Syekh Jangkung—dengan konteks sejarah lokal 

Kesultanan Palembang. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui triangulasi 

sumber, yakni memadukan data dari naskah tulis dengan data dari tradisi lisan dan 

pertunjukan rakyat (folklore). Data yang telah terkumpul kemudian diklasifikasikan 

ke dalam dua kategori utama model dakwah: Dakwah Istisyfa yang dominan di 

Palembang dan Dakwah Irsyad yang dominan di Jawa, guna menemukan 

signifikansi teologis dan sosiopolitik dari perjalanan spiritual tokoh tersebut. 

 

Pembahasan 

Silsilah Syekh Jangkung  

Silsilah Syekh Jangkung Landoh adalah dokumen yang sangat terperinci yang 

digunakan untuk melegitimasi posisi spiritualnya dalam struktur Walisongo dan 

keturunan Sayyid. Sebuah silsilah lengkap tersedia, menelusuri garis keturunan 

Syekh Jangkung kembali ke Nabi Muhammad Saw melalui dua jalur yang berbeda: 

jalur ibu (Nyi Sujinah atau Dewi Samaran) dan jalur ayah (Sayyid Abdullah Hasiq 

atau Ki Ageng Keringan).  

Jalur ayah secara eksplisit menghubungkan Syekh Jangkung dengan tokoh-

tokoh Walisongo, khususnya Raden Syahid (Sunan Kalijaga) dan Raden Umar 

Sa’id (Sunan Muria). Silsilah yang rumit dan didukung oleh dua jalur keturunan ini 

sangat penting dalam konteks sejarah spiritual Jawa. Keturunan Sayyid memberikan 

kekudusan agama yang diwariskan langsung dari garis Nabi, sementara koneksi 

dengan Walisongo memberikan otoritas Jawa yang terlokalisasi dan relevansi 

politik. Elaborasi rinci mengenai silsilah ini berfungsi untuk melegitimasi misi 

Syekh Jangkung di Pati, memperkuat statusnya sebagai wali tingkat tinggi, 

meskipun ia berasal dari latar belakang pahlawan rakyat (Saridin) dan pernah 

mengalami konflik dengan ulama mapan seperti Sunan Kudus.  

 
Tabel Silsilah Syekh Jangkung (Saridin) 

Sumber Garis  

Keturunan  

Penanda Utama  

Keturunan  

Koneksi ke 

Jaringan  

Walisongo  

Signifikansi  

Jalur Ibu (Nyi  

Sujinah/Dewi 

Samaran) 

Sayyid Ali Khali‟ 

Sayyid 

 Muhammad Shabib 

Mirbath  

 Sayyid Fadhal Ali 

Al-Murtadho  

Menetapkan garis 

keturunan Sayyid 

(Nabi) secara 

langsung.  



1140 Solimin, Qomarullah, dan Muklis, Dakwah Syekh Jangkung,... 

 

 

Jalur Ayah (Ki 

Ageng  

Keringan/Sayyid  

Abdullah Hasiq)  

Syekh Maulana  

Manshur  

Raden Syahid 

(Sunan  

Kalijaga) & Raden  

Umar Sa‟id (Sunan  

Muria)  

Menetapkan 

keterkaitan 

langsung  

dengan 

bangsawan  

spiritual Jawa, 

memvalidasi 

peran 

misionarisnya di 

Jawa Tengah.  

 

 

 

Otoritas Tekstual: Analisis Serat Syekh Jangkung (SSJ)  

Otoritas tekstual yang paling kuat dalam mengukuhkan sejarah Syekh 

Jangkung adalah Serat Syekh Jangkung (SSJ). SSJ merupakan naskah kronik utama 

yang merinci kehidupan, misi, dan ajaran beliau. Analisis terhadap Serat 

menunjukkan bahwa narasi utama berkisar antara tahun 1531-1608 kalender Jawa 

atau 1610-1685 Masehi, yang bertepatan dengan masa pemerintahan Sultan Agung 

(1613-1646 M). SSJ secara eksplisit membahas proses Islamisasi di wilayah Pati 

Selatan, tempat beliau berhasil mendirikan ajaran Islam dasar (seperti rukun Islam) 

dan mendirikan beberapa desa. Ajaran beliau juga tercermin dalam Suluk Saridin, 

yang menekankan pentingnya mempelajari bahasa Arab, Jawa, dan sastra untuk 

memperkuat keimanan. Keberadaan dua varian tekstual SSJ (gaya Juana/pesisir dan 

gaya Surakarta/Mataram) menunjukkan bahwa narasi Syekh Jangkung tersebar luas 

dan diadaptasi secara regional di seluruh Jawa. Anchor tekstual ini memberikan 

dasar yang sangat kuat yang secara inheren mendukung klaim Pati. Dalam sengketa 

mengenai autentisitas historis, teks primer seperti SSJ biasanya memiliki bobot 

otoritas yang jauh lebih besar dibandingkan tradisi lisan. 

 

Konflik Teologis dan Perjalanan Spiritual 

Kisah keberangkatan Syekh Jangkung ke Palembang dalam narasi Jawa 

merupakan bagian integral dari proses penyucian diri dan otorisasi spiritualnya, 

sering disebut sebagai "Epoch Dilarung" atau hukuman. Awal konflik bermula 

ketika Syekh Jangkung, yang saat itu menjadi murid Sunan Kudus, menunjukkan 

kesaktian secara terbuka. (Al-Hammad,dkk, 2022) Ia mampu membuktikan bahwa 

semua air, mulai dari air kendi hingga air kelapa, memiliki ikan di dalamnya, sebuah 

demonstrasi kekuatan yang melanggar peringatan Sunan Kudus agar tidak 

menunjukkan kesaktian. Pelanggaran terhadap larangan guru spiritual utama ini 

mengakibatkan pengusiran Syekh Jangkung dari tanah Kudus. (Said Nur, 2020) 

Setelah pengusiran tersebut, Syekh Jangkung bertemu kembali dengan gurunya, 

Sunan Kalijaga, yang kemudian memerintahkannya untuk melakukan pertapaan di 

lautan. Hukuman ini diwujudkan dengan dilarung (dihanyutkan) di laut, hanya 

dengan dibekali dua buah kelapa sebagai pelampung. Beliau dilarang makan dan 

minum kecuali jika makanan atau minuman itu datang dengan sendirinya. (Said 

Nur, 2020) Dari perspektif hagiografi Jawa, hukuman ini tidak dipandang sebagai 

akhir, melainkan sebagai mekanisme kausalitas teologis yang penting. (Suryo, 

Djoko, 2000), Keterkaitan sebab-akibat menunjukkan bahwa penyalahgunaan 

kekuatan spiritual (kesaktian) di Jawa menuntut pemurnian diri melalui 

pengasingan dan lautan. Palembang, dalam narasi ini, bukan hanya tujuan acak, 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

1141 

 

 

tetapi merupakan medan ujian yang diamanatkan secara ilahi, tempat di mana beliau 

harus mematangkan kekuatan spiritualnya (wilayah). Eksil ini mengubah kesaktian 

yang dianggap sebagai liabilitas menjadi karomah (mukjizat yang disahkan) yang 

dapat digunakan secara sah untuk melayani Islam dan negara. (Linnaja, dkk, 2024) 

 

Terdampar di Palembang: Titik Balik Narasi  

Dalam melaksanakan amanat gurunya, Syekh Jangkung (Saridin) berenang 

dengan dua buah kelapa di lautan hingga akhirnya terbawa arus dan terdampar di 

tanah Palembang. Kedatangannya yang tidak disengaja ini memiliki dimensi 

historis yang lebih dalam, karena narasi Jawa mencatat bahwa beliau sebenarnya 

mengikuti jejak gurunya, Syekh Malaya, yang dahulu juga pernah berdakwah 

menyebarkan Islam di Palembang. Pengaitan ini menunjukkan bahwa perjalanan 

Syekh Jangkung ke Palembang merupakan kelanjutan dari jaringan misi Sufi yang 

terorganisir dari Jawa, yang bertujuan memperluas pengaruh spiritual (Wali Songo 

network) ke Sumatera. Dengan demikian, Palembang berfungsi sebagai panggung 

eksotis namun terintegrasi dalam peta dakwah regional. Dalam Babad dan Ketoprak 

Jawa, Palembang secara naratif berfungsi sebagai panggung di luar pusat kekuasaan 

Majapahit/Mataram, di mana seorang wali harus membuktikan kemurnian ajaran 

Islam dan karomahnya di hadapan kerajaan non-Jawa. Episode Geger Palembang 

ini sangat penting untuk melengkapi siklus kepahlawanan Saridin; ia pergi dari Jawa 

dalam keadaan lemah (diusir) dan kembali dengan otoritas spiritual yang tak 

terbantahkan (terbukti sebagai wali, menikah dengan bangsawan, dan berlegitimasi 

politik).  

 

Konteks Sejarah Palembang: Krisis Suksesi Dan Epidemi Pagebluk  

Periodisasi Krisis Kesultanan Palembang  

Ketika Syekh Jangkung terdampar, Kesultanan Palembang sedang 

menghadapi krisis ganda, yang secara kolektif memaksimalkan pentingnya 

intervensi spiritual. Penguasa Kesultanan pada saat itu adalah Pangeran Ratu, yang 

dalam sumber-sumber Jawa diidentifikasi sebagai Sultan Iskandar. (Syawaluddin, 

2014) 

Krisis pertama adalah instabilitas politik terkait suksesi. Sultan Iskandar telah 

mencapai waktunya untuk menyerahkan tampuk pemerintahan kepada putra 

mahkota, Pangeran Alamsyah. Namun, Pangeran Alamsyah masih dianggap terlalu 

muda dan sedang menuntut ilmu, sehingga Kesultanan Palembang berada dalam 

kondisi ketidakpastian politik dan kekosongan kepemimpinan. (Syawaluddin, 2014) 

Krisis kedua, yang bersifat eksistensial, adalah bencana eksternal berupa 

pagebluk. Pagebluk didefinisikan sebagai musibah atau wabah penyakit mematikan 

yang menyebar dengan cepat di kalangan warga Palembang. Kombinasi instabilitas 

politik (Pangeran Alamsyah yang masih muda) dan bencana lingkungan (wabah) 

menciptakan skenario "badai sempurna" yang sangat membutuhkan figur dengan 

otoritas spiritual tinggi untuk solusi instan. Keadaan inilah yang menjadi landasan 

untuk memvalidasi model dakwah karomah yang akan digunakan Syekh Jangkung.  

 

Topografi Dakwah: Makna Simbolis Lokasi Pertapaan  

Syekh Jangkung ditemukan sedang melakukan pertapaan (kungkum) di 

lingkungan Kraton Palembang. Lokasi spesifik penemuan beliau dicatat berada di 

sekitar jumbleng (cistern, sumur, atau tempat pembuangan) milik Kesultanan. 



1142 Solimin, Qomarullah, dan Muklis, Dakwah Syekh Jangkung,... 

 

 

Sultan Iskandar, yang sangat bingung dan putus asa menghadapi pagebluk tersebut, 

segera memerintahkan punggawanya untuk membawa Syekh Jangkung dengan 

tujuan agar beliau menghilangkan wabah penyakit yang menimpa warga. Lokasi 

pertapaan di jumbleng memiliki makna simbolis yang mendalam. (Sudarto, 2022) 

Jumbleng seringkali merupakan ruang liminal sumber air vital, namun juga tempat 

penampungan air kotor atau limbah. Dengan memusatkan pertapaan spiritualnya di 

titik rentan ini, Syekh Jangkung secara simbolis melakukan pemurnian terhadap 

kontaminasi literal dan spiritual yang sedang merajalela di Kesultanan. Tindakan 

penyembuhan kota (Istisyfa) secara efektif bermula dari pemurnian sumber air yang 

paling esensial atau paling rentan terhadap najis.  

 

Kontroversi Makam Syekh jangkung  

Kontroversi utama yang dihadapai oleh pemangku kepentingan warisan 

Syekh Jangkung adalah keberadaan beberapa lokasi yang mengklaim hubungan 

definitif atau definitif dengan tokoh tersebut. Situs yang paling mapan secara 

akademik dan historis terletak di Dukuh Landoh, Desa Kayen, Kabupaten Pati. Situs 

ini telah menjadi pusat studi akademis, ritual, dan pengembangan wisata religi 

selama bertahun-tahun.  

Namun, muncul klaim alternatif atau jejak spiritual signifikan yang diakui di 

wilayah Lendah, Kulon Progo, Yogyakarta. Perbedaan klaim ini menunjukkan 

bahwa perselisihan tersebut bukan hanya bersifat arkeologis atau historis semata. 

Sebaliknya, konflik ini adalah perebutan legitimasi spiritual (karomah) dan kontrol 

atas aset pariwisata religi. Peningkatan promosi situs Kulon Progo sebagai destinasi 

wisata religi mengindikasikan adanya strategi regional untuk mengklaim sebagian 

dari modal spiritual dan ekonomi yang secara historis didominasi oleh situs Landoh, 

Pati. Dengan demikian, kontroversi makam ini merupakan arena pertarungan untuk 

memetakan geografi kesucian di Jawa Tengah dan DIY. 

Ada juga pendapat bahwa beliau dimakamkan di Lubuklinggau di akhir 

hayatnya dibuktikan ada makam Syekh Jangkung di daerah Batu Urip Taba adalah 

kelurahan yang berada di kecamatan Lubuk Linggau Timur I, Kota Lubuk Linggau, 

Sumatera Selatan. Makam beliau terletak di pinggir sungai Kelingi. Masyarakat 

sekitar mengenal makam beliau dengan nama “Moneng Saridin.” Klaim tersebut 

juga beralasan karena Syekh Jangkung memang diutus kesultanan Palembang 

berdakwah di wilayah Kesultanan termasuk Lubuklinggau. 

 

Analisis Komparatif Sumber: Fungsi Dakwah Karomah Di Palembang  

Karomah sebagai Alat Legitimasi Politik dan Spiritual (Dakwah Istisyfa)  

Dakwah Syekh Jangkung di Palembang didominasi oleh metode Istisyfa 

(penyembuhan) melalui demonstrasi kekuatan spiritual. (Rahman, 2024) Sumber-

sumber Jawa menegaskan bahwa beliau berdoa, dan berkat karomah yang 

dimilikinya, doa tersebut dikabulkan oleh Allah SWT, membebaskan masyarakat 

Palembang dari wabah penyakit yang mematikan. (Amin,dkk, 2024) 

Keberhasilan luar biasa ini menghasilkan pengakuan dan legitimasi politik 

yang cepat. Sultan Iskandar merasa berutang budi, dan sebagai imbalannya, beliau 

menawarkan Syekh Jangkung untuk menikahi putri Sultan Palembang. Selain itu, 

Syekh Jangkung juga diberi separuh kekuasaan wilayah yang dipimpinnya. Imbalan 

ini menunjukkan bahwa otoritas spiritual Syekh Jangkung tidak hanya diakui secara 

moral, tetapi juga dilembagakan secara politik ke dalam struktur dinasti Palembang.  



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

1143 

 

 

Strategi dakwah ini merupakan kontras yang tajam dengan pendekatan yang 

beliau gunakan di Jawa. Intervensi Palembang menuntut demonstrasi kekuatan ilahi 

yang cepat dan berdampak tinggi (Istisyfa), karena audiensnya adalah elit penguasa 

yang menghadapi ancaman eksistensial negara. Hal ini berbeda dengan dakwah 

irsyad yang halus dan jangka panjang yang beliau gunakan untuk komunitas agraris 

di Jawa. Perbedaan ini menunjukkan kemampuan Syekh Jangkung untuk 

beradaptasi dalam metodologi dakwahnya berdasarkan lanskap sosiopolitik target. 

(UIN Walisongo https://share.google/) 

 

 

 

Kritik Sumber dan Gap Historiografi  

Walaupun peristiwa Palembang digambarkan monumental dalam siklus 

hagiografi Jawa (bahkan diabadikan dalam seri Ketoprak), narasi yang tersedia 

hampir seluruhnya didominasi oleh sudut pandang Jawa. (Legenda Kebo Landoh 

https://share.google/) Jika peristiwa ini begitu signifikan melibatkan perkawinan 

dengan putri Sultan dan pembagian kekuasaan logis untuk mengharapkan adanya 

literatur historiografi independen dari Palembang (misalnya, Babad Palembang 

yang berfokus pada internal Kesultanan) yang secara dominan mencatatnya. 

(Zakawali, dkk, 2025) Kekurangan sumber independen Palembang yang dikutip 

dalam kajian-kajian ini mengindikasikan bahwa signifikansi peristiwa Palembang 

mungkin terletak bukan pada sejarah internal Kesultanan Palembang, melainkan 

pada biografi spiritual Jawa Syekh Jangkung. Cerita ini berfungsi sebagai bukti 

otentikasi wilayat (otoritas kesaintan) Jawa yang mampu menjangkau dan 

menyelamatkan wilayah luar (Sumatera). 

  
Table 1 Merangkum Perbandingan Fungsi Narasi Syekh Jangkung di Palembang  

berdasarkan sumber-sumber Jawa: 

Aspek Narasi  Representasi dalam  

Sumber Jawa  

(Hagiografi/Ketoprak)  

Konteks Historiografi  

Palembang  

(Berdasarkan 

Sumber  

Jawa)  

Fungsi Utama dalam 

Narasi Jawi  

Peristiwa 

Pemicu 

Kedatangan  

Dilarung ke laut  

sebagai hukuman  

spiritual/penyucian dari  

Sunan Kudus  

Terdampar secara 

pasif; melanjutkan 

jejak  

Syekh Malaya  

Menetapkan kesucian 

pahlawan dan 

pembenaran spiritual 

atas kekuasaan 

barunya.  

Penguasa 

Palembang  

Pangeran Ratu (Sultan 

Iskandar), bingung 

karena krisis suksesi  

Pangeran Alamsyah  

Adanya pagebluk 

(wabah) yang 

membutuhkan solusi 

supranatural  

Menyediakan 

panggung konflik 

yang hanya dapat 

diselesaikan oleh figur 

wali dari Jawa.  

Metode 

Intervensi  

Penggunaan Karomah 

(doa) di Jumbleng untuk 

menghilangkan  

Pagebluk  

Dakwah Istisyfa 

(penyembuhan) yang 

menghasilkan 

pengakuan politik dan 

pernikahan.  

Menghasilkan  

legitimasi politik yang 

cepat dan pengakuan 

atas kesaktian yang 

teruji.  

 

Karakteristik Dakwah Syekh Jangkung: Divergensi Metodologi Irssyad  

Model Dakwah Irsyad di Jawa: Etika Sosial Agraris  

https://share.google/
https://share.google/


1144 Solimin, Qomarullah, dan Muklis, Dakwah Syekh Jangkung,... 

 

 

Sebagai perbandingan tajam dengan pendekatan karomah yang cepat di 

Palembang, di Jawa, Syekh Jangkung dikenal luas karena dakwah irsyad, yaitu 

model pembimbingan yang berfokus pada internalisasi ajaran Islam melalui 

keteladanan. Pola kehidupan keseharian Syekh Jangkung mencerminkan akhlak 

terpuji yang dijadikan panutan dalam hidup bermasyarakat. Karakteristik yang 

ditekankan dalam irsyad beliau meliputi kesabaran dalam menghadapi kesulitan dan 

dalam berusaha (terutama bagi petani), kerelaan untuk mengalah (meninggalkan 

ego), sikap menerima apa adanya (bekerja dan berdoa tanpa henti), dan 

kedermawanan, di mana beliau mampu bersedekah meskipun dikisahkan tidak 

memiliki kekayaan materi. Selain itu, beliau adalah sosok yang taat beribadah, 

dengan keyakinan penuh bahwa segala sesuatu telah diatur oleh Allah SWT, 

mencontohkan sikap tawakal dalam menghadapi cobaan.  

Metode irsyad beliau beroperasi melalui pendekatan langsung dan contoh 

nyata (Ibda bi al-nafs). Dakwah disampaikan secara informal, menggunakan bahasa 

sehari-hari melalui obrolan, diikuti dengan memberikan contoh nyata atas apa yang 

diucapkannya. Pendekatan ini lebih mengarah pada transmisi ajaran Islam secara 

bertahap. Pesan-pesan beliau seringkali sarat makna meskipun disampaikan dengan 

sedikit ucapan. Salah satu ajarannya yang membekas di masyarakat Kayen adalah: 

“Ojo njupuk nek ora dikonkon, ojo njaluk nek ora diwenei” (jangan mengambil jika 

tidak disuruh, jangan meminta jika tidak diberi). Ajaran ini merupakan inti dari 

kejujuran, kemandirian, dan keikhlasan, mendidik masyarakat untuk berperilaku 

sederhana dan memiliki keyakinan kuat akan rezeki yang telah ditetapkan oleh 

Allah SWT. Beliau juga memberikan pesan moral yang kuat kepada para petani, 

mengingatkan mereka untuk bersabar dan mencangkul dengan sungguh-sungguh, 

menegaskan bahwa bertani adalah bentuk kebaktian yang bermanfaat bagi sesama.  

 

Kontras Metodologis: Karomah Palembang vs. Etika Pati  

Divergensi metodologis antara Palembang dan Jawa menunjukkan 

adaptabilitas Syekh Jangkung. Dakwah irsyad di Jawa berfokus pada etika mikro 

(perilaku pribadi, kejujuran harian, kesabaran agraris), yang ideal untuk 

membangun fondasi moral Islam secara bertahap dalam komunitas petani. 

Sebaliknya, Palembang menuntut karomah yang berfokus pada politik makro 

(menyelamatkan negara dari wabah dan krisis suksesi) yang diperlukan untuk 

integrasi institusional yang cepat.  

Dampak jangka panjang dari kedua metode ini juga berbeda. Di Palembang, 

dampak segera adalah pengakuan politik dan pernikahan dinasti. Di Jawa, 

warisannya adalah peninggalan fisik (makam, mushola “Syigit Kalimasada,” 

pendopo, dll. ) serta warisan etika dan folklor yang menjadi pedoman hidup sehari-

hari. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

1145 

 

 

Table 2: Pola Dakwah Syekh Jangkung: Kontras Geografis (Palembang vs. Jawa) 

Dimensi 

Dakwah 

Palembang 

(Karomah/Intervensi 

Cepat) 

Jawa 

(Irsyad/Internalization 

Jangka Panjang) 

Signifikansi 

Komparatif 

Pola Utama Demonstrasi Kekuatan 

Supranatural (Istisyfa) 

untuk mengatasi 

pagebluk  

Keteladanan Akhlak dan 

Nasihat Langsung  

(Ibda bi al-nafs)  

Adaptasi terhadap 

urgensi: Krisis  

Eksistensial  

(Palembang) versus 

Pembangunan Karakter 

(Jawa).  

Audiens Primer Elit Kesultanan  

Palembang (Sultan  

Iskandar/Pangeran  

Ratu)  

Masyarakat pedesaan, 

terutama petani 

(Pati/Kayen)  

Penetrasi dakwah 

berbasis struktur 

kekuasaan (top-down) 

versus akar rumput 

(bottom-up).  

Pesan Kunci Kedaulatan Ilahi 

(melalui wali) mampu 

mengatasi bencana 

duniawi.  

Kejujuran,  

Kemandirian, Kesabaran 

dalam hidup, dan bakti 

(pengabdian)  

Fokus pada  

Akidah/Kekuasaan 

versus Etika  

Sosial/Ekonomi.  

Dampak Jangka 

Pendek  

Pengakuan politik, 

pernikahan, pembagian 

wilayah  

Mendidik masyarakat 

untuk berperilaku 

sederhana dan 

bertawakal  

Pembentukan otoritas 

politik-agama versus 

otoritas moral-sosial.  

 

Sintesis Dan Implikasi Historiografi  

Divergensi dan Konvergensi Narasi Jawa dan Palembang  

Analisis komparatif menunjukkan bahwa kisah Syekh Jangkung di 

Palembang dan di Jawa (Pati) adalah dua babak yang berbeda namun saling 

melengkapi dalam biografi spiritualnya. Divergensi terletak pada metodologi 

dakwah yang digunakan: Palembang memerlukan intervensi supranatural 

(karomah) untuk krisis politik dan wabah, sementara Jawa memerlukan 

pembimbingan etika sosial (irsyad) untuk membangun fondasi moral masyarakat 

agraris. Perbedaan ini mencerminkan strategi dakwah yang cerdas, menyesuaikan 

diri dengan audiens (royalti Palembang vs. petani Pati).  

Konvergensi terjadi dalam pemenuhan narasi spiritual Jawa. Palembang 

berfungsi sebagai lingkaran validasi yang penting. Syekh Jangkung meninggalkan 

Jawa dalam keadaan lemah (diasingkan setelah menunjukkan kesaktian yang 

dilarang). Di Palembang, beliau membuktikan bahwa kekuatannya telah 

termurnikan menjadi karomah yang sah, digunakan untuk kepentingan 

kemaslahatan umat dan negara. Setelah keberhasilan di Palembang, beliau 

melanjutkan pengembaraannya (termasuk ke Cirebon untuk mengatasi konflik di 

sana), dan kembali ke Jawa dengan otoritas spiritual yang tak tertandingi, 

melengkapi siklus pahlawan wali. Syeh Jangkung (Saridin) wafat tahun 1563 Tahun 

Saka Jawa tepatnya tanggal 15 Rajab atau Hari Minggu Pahing tanggal 20 Oktober 

1641 Cengkalsewu, Kec. Kayen, Kab. Pati. 

 

Implikasi bagi Studi Islam Nusantara dan Folklor  

Kisah Syekh Jangkung mengilustrasikan model transmisi Islam lintas wilayah 

di Nusantara. Figur-figur spiritual yang mengalami konflik atau hukuman di pusat 

kekuasaan Jawa (seperti yang terjadi antara Syekh Jangkung dan Sunan Kudus) 



1146 Solimin, Qomarullah, dan Muklis, Dakwah Syekh Jangkung,... 

 

 

seringkali menjadi agen dakwah yang efektif di wilayah luar. Mereka menggunakan 

kekuasaan spiritual mereka untuk memediasi atau menyelesaikan krisis makro di 

wilayah penerima (Sumatera), sehingga secara efektif membangun dan 

melegitimasi otoritas Islam trans-regional yang berasal dari Jawa.  

Lebih lanjut, pelestarian kisah ini melalui Ketoprak (dimulai sekitar tahun 

1980, dan diproduksi dalam berbagai seri seperti Saridin Geger Palembang) 

menunjukkan peran seni pertunjukan dan folklor sebagai arsip budaya yang hidup. 

Media ini berfungsi untuk memperbaharui dan menyalurkan ajaran dakwah Syekh 

Jangkung kepada generasi kontemporer, memastikan bahwa nilai-nilai etika dan 

moral yang beliau ajarkan di Jawa, serta kisah-kisah dramatis karomahnya di 

Palembang, tetap relevan.  

 

Simpulan 

Berdasarkan kajian di atas mengenai dakwah Syekh Jangkung di Palembang 

dapat disimpulkan bahwa episode krusial dalam hagiografi beliau yang 

menunjukkan adaptabilitas metodologis seorang wali. Di tengah krisis suksesi dan 

wabah (pagebluk) yang melanda Kesultanan Palembang di bawah Sultan Iskandar 

(Pangeran Ratu), Syekh Jangkung menerapkan model dakwah istisyfa 

(penyembuhan) melalui demonstrasi karomah . Intervensi spiritual yang sukses ini 

menghasilkan pengakuan dan legitimasi politik yang cepat, termasuk pernikahan 

dengan putri Sultan dan pembagian kekuasaan wilayah . Peristiwa Palembang ini 

kontras dengan fokus beliau di Jawa, yang didominasi oleh dakwah irsyad model 

pembimbingan etika sosial dan keteladanan akhlak bagi masyarakat agraris, yang 

menekankan kesabaran, kejujuran, dan tawakal. Dari sudut pandang narasi Jawa, 

Palembang berfungsi sebagai medan ujian spiritual wajib (Epoch Dilarung) yang 

memurnikan kesaktian beliau, menjadikannya karomah yang sah dan mengukuhkan 

otoritas trans-regionalnya sebelum kembali ke Jawa . Meskipun demikian, narasi ini 

didominasi oleh sumber-sumber Jawa (Babad dan folklor), menunjukkan perlunya 

eksplorasi sumber historiografi Palembang yang independen untuk memahami 

dampak lokal secara utuh.  

Peneliti selanjutnya disarankan untuk melakukan penggalian yang lebih 

mendalam terhadap arsip dan literatur historiografi lokal Palembang yang 

independen dari tradisi Babad Jawa guna memverifikasi detail kronologis serta 

dampak sosial intervensi Syekh Jangkung secara lebih objektif. Selain itu, 

diperlukan kajian lintas wilayah yang lebih komprehensif untuk menganalisis 

episode dakwah beliau di wilayah lain seperti Cirebon dan hubungannya dengan 

Kesultanan Banten agar dapat memetakan jejaring dakwah trans-regional beliau 

secara utuh di Nusantara. Upaya ini penting untuk menyeimbangkan narasi 

hagiografi yang selama ini masih didominasi oleh perspektif sumber Jawa, 

sekaligus memperjelas posisi Syekh Jangkung dalam sejarah lokal di Sumatera 

Selatan. 

 

 

 

 

 

 

 



Jurnal Khabar: Komunikasi dan Penyiaran Islam 

Vol. 7, No. 2. Desember 2025 

 

1147 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Al-Hammad, Nala Karim. Kisah-Kisah Unik Waliyullah di Tanah Jawa: Membedah 

Ilmu Kebatinan & Spiritual Para Wali. Araska Publisher, 2022. 

Alifuddin, Muhammad, Sumiman Udu, dan Laode Anhusadar. 2022."Pendidikan 

Berbasis Sastra Lisan (Lukisan Analitik Atas Nilai Pedagogi Dalam Folklor 

Orang Wakatobi)." Kandai (18)2: 207-219. 

Amin, Samsul Munir. 2008. Karomah Para Kiai. Pustaka Pesantren.  

Bernadhed, Bernadhed, Aria Wangsa Bimantara, dan Mulia Sulistiyono. 2025. 

“Concept Art Analysis and 2D Animation of the History of ‘Karomah Syekh 

Jangkung Landoh’ Using Cel Technique.” Jurnal Sistem Telekomunikasi 

Elektronika Sistem Kontrol Power Sistem dan Komputer 5, no. 2: 1-8. 

Darmawan, Candra. 2021. “Warisan Monumental Peninggalan Kesultanan 

Palembang Darussalam Yang Terakulturasi.” Yonetim: Jurnal Manajemen 

Dakwah 4, no. 1: 40-61. 

Linnaja, Ngatoillah, dan Robingun Suyud El Syam. 2024. “Esoteris Pendidikan 

Islam Pada Karomah Syeikh Abdul Qadir Jailani.” Alfihris: Jurnal Inspirasi 

Pendidikan 2, no. 2  85-94. 

Moleong, Lexy J. 2020. Metodologi Penelitian Kualitatif. Edisi Revisi. Bandung: 

PT Remaja Rosdakarya.  

Mulyani, Hayuntri. 2013. "Studi tentang Kompleks Makam Syekh Jangkung di 

Dukuh Landoh, Desa Kayen, Kecamatan Kayen, Kabupaten Pati." Jurnal 

Rangkuman Skripsi. Solo: UNS.  

Said, Nur. “Saridin dalam Perguluman Islam dan Tradisi: Relevansi ‘Islamisme’ 

Saridin 2020. Bagi Pendidikan Karakter Masyarakat Pesisir.” Hikmah: 

Journal of Islamic Studies 11, no. 1: 129-155. 

Sugiyono. 2020. Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta. 

Sulistiani, Ayu. 2020. "Nilai-Nilai Religius Dalam Dakwah Syekh Jangkung di 

Desa Landoh Kecamatan Kayen Kabupaten Pati." Skripsi. Semarang: UIN 

Walisongo. 

Suryo, Djoko. 2000. “Tradisi Santri dalam Historiografi Jawa: Pengaruh Islam di 

Jawa.” Dalam Seminar Pengaruh Islam terhadap budaya Jawa, Jakarta. 

Syawaluddin, Muhammad. 2014 “Analisis sosiologis terhadap sistem pergantian 

sultan di Kesultanan Palembang Darussalam.” Intizar 20, no. 1: 139-162. 

Uswatina, Dian. 2003."Peranan Syeh Jangkung Pada Masa Pemerintahan Sultan 

Agung Menurut (Kajian Naskah Ihtisar Riwayat Syeh Jangkung)." Skripsi. 

Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga. 

Winaryo, S. J. 2018. "Nilai-Nilai Pendidikan Akhlak dalam Kisah Syekh Jangkung 

dan Relevansinya terhadap Pendidikan Agama Islam." Disertasi Doktoral. 

IAIN Ponorogo. 

Zakawali, M. Bisma, dan Hudaidah Hudaidah. 2021. “Sejarah Islam Di 

Palembang.” Danadyaksa Historica 1, no. 1: 86-96. 

 

 

 


